
1 
 

  

  نتاج المعرفةإي وأزمة كاديم الأ ستعمارالا
  *ثȂʙا بʥ مॻʸʴةأ.د . 

  جامعة الʦʯȂʚنة  

 مستخلصال
  

ية الأوروبية، ستعماريات الاستراتيجي أو الاستتباع المعرفي للغرب يعتبر أحد أهم الإكاديمالأ ستعمارالا

للشعوب كان المدخل الأمثل لهيمنة ي باعتباره أهم مكونات الوعي الثقافي والحضاري كاديمفالحقل الأ

 . الغرب على الشرق

ا  ا وسياسيً واجتماعيً  اأقتصاديً  ا بين شرق متأزما لا متكافئً  خطابً لذا كان خطاب حوار الحضارات مثلاً 

ا  ا تابعً ا لهويته وتقاليده الثقافية بدعوى الانفتاح والتقدم ...والحصيلة كانت شرقً وغرب مستقطب له ..ماحيً 

خر  ن التغريب الثقافي كأشد أنواع الاستتباع للغرب ..فيه انسلاخ وذوبان في الآا...وب مقابل غرب متبوع

  ... بطمس الهوية الفكرية والثقافية وحتى الدينية

 
Academic Colonialism and the Crisis of Knowledge’s Production 

 
Academic colonialism or the knowledge subordination toward the west considered 
one of the most important European colonial strategies. The academic field, as the 
most important components of the cultural and civilizational awareness of peoples, 
considered the ideal entrance to the West's dominance over the East. 
Therefore, the discourse of dialogue among civilizations, for example, was an unequal 
discourse between an economically, socially and politically crisis and a polarized 
West... erasing its identity and cultural traditions under the pretext of openness and 
progress... The result was a dependent East versus a subordinate West... and cultural 
Westernization as the most severe form of subordination to the West...  The 
dissolution and dissolve of the other by blurring the intellectual, cultural and even 
religious identity 

 
  تونس.  – جامعة الزيتونة  –ستاذة فلسفة الجمال بكلية أصول الدين أباحثة و   *



2 
 

  

 

  

  الʸقʗّمة: 

يات التغريب التي وضعتها المركزية الأوروبية وهي  ستراتيج إذا كان من تصنيف دقيق لإ

الجديد، فسيكون للتغريب   ستعمارتتعامل مع نخب الشرق العربي والإسلامي ابتداءً من مرحلة الا

ى تلك  ية حتستعمارن البعثات الاإالقول يات. ويمكن ستراتيجمركزية في تلك الإ مكانةي ديم كاالأ

  ، ديمي أهمية استثنائيةعلى مصر، قد أقامت للحقل الأكا ) تنابوليون بونابر( قبل حملة  التي جرت

في الحقيقة  التقاليد الثقافية التي تشكل  إطاحة و   ،باعتباره الحقل الذي من خلاله تعيد صناعة الوعي

  خط الدفاع الأول عن قيم شعوب المنطقة المعنوية والأخلاقية والدينية. 

ستشراقية مع المدارس والمعاهد والجامعات في  ا كيف تعاملت البعثات الاولقد بدا واضحً 

  ة حال فقد تعدَّدتوعلى أيَّ ية. ستعمارالغاية الافي سبيل تحقيق هذه  والإسلامي العالمين العربي 

 تيّار التغّريب نلفي ذات الأبعاد السّياسيةّ والاجتماعيةّ والثقافيةّ والفنّية. ومن بينها  التغريبية  التيّارات

 كما يتموضع بقوة في مسار  ،القديم والمستحدث  ستعماربجذوره في عصور الاالضّارب  يكاديم الأ

أما غايته الكبرى فهي طبع الحياة  الحياة الإنسانيّة الرّاهنة المتنوّعة من جهة مكوّناتها الثقّافيةّ. 

بلا  الدّوران  وهي ا لأبرز الأهداف بطابع الغرب وأسلوب حياته تحقيقً المعنوية والثقافية في بلادنا 

  المركزّية الغربيّة.   في فلكهوادة 

رات، فإنّ اللاّفت اوإذا كان المشغل العامّ الذيّ تندرج فيه دراسة هذا التيّار، هو حوار الحض

متكافئ. فهو يدور بين شرق يعاني مختلف الأزمات الاقتصادية   للانتباه هو طبيعة هذا الحوار اللاّ 

فالتنّمية   ا.ا مستقطِبً نها ويجعل منها مركزً والاجتماعيّة والسّياسيةّ، وغرب تجاوز الذاّت إلى ما يحصّ 

ا عند أغلب النخب العربيةّ تنهض على ربط المصير العربي الإسلامي بمسالك التقّدّم الغربي اعتبارً 

  والخصوصيّات الحضاريّة. الهُوويةّ لوحدة المصير الإنساني. وهو توجّه يضحّي بالفوارق 



3 
 

  التأسيسية عوامل التغريب وعلاماته  -1

رام أصحابها، منذ  يةّ التيّ صلاحلقد وجد هذا التيّار التغّريبي  جذوره في المحاولات الإ

خير  "القرن التاّسع عشر، تحقيقها بالأخذ عن الغرب ما يلائم الشريعة من التنّظيمات المدنيّة  مثل  

  ة أحوال ممالك" وفي مقدمّة كتابه "أقوم المسالك في معرف )م 1890ت  (  "التونسي الديّن باشا 

ز في تلخيص باريس".  في كتابه " تخليص الإبري )م 1873ت(  "المصري رفاعة رافع الطّهطاوي "

أنّ الوجه الحقيقي  هو  غريبييّة وجوهر التيّار التّ صلاح ولكنّ الفارق النّوعيّ  بين هذه المنطلقات الإ

أصحاب ا أمام المصلحين على عكس والنّزعة التوّسّعيّة. لم يكن جلي̒  ستعمارللغرب والمتمثلّ في الا

  ا بعد حروب ماديةّ وثقافيةّ. ي̒ تأريخ التيار التغريبي الذين جاؤوا  

عن صيرورة لإحداث التشّابه الهجين بين طرفين.   اوبصفة إجماليّة، يظلّ التغّريب معبّرً   

ذلك أم لم  العربي والمسلم والمهمّ أنّ التغريب تيّار يتسّم بالقهريّة والإجباريةّ، سواء وعى المتغرّب 

يعِ. فالتغّريب يبدأ بالإعجاب ثمّ الانبهار ثمّ التعّلّق ثمّ الاندماج والانصهار. وهو ما يفضي إلى أن   

لأنّه يتضمّن أساليب العيش وطرائق   ؛اا في المستوى الثقّافي أساسً ا والغرب متبوعً بعً يكون الشّرق تا

لأنّه هو الضّامن لتحقيق   ؛. وما من شكّ في أنّ أخطر أنواع التغّريب هو التغّريب الثقّافي التفّكير

ة محو  يّ إستراتيجالتلاّعب بالعقول وإنجاز الانسلاب والانبتات عن الجذور. وهو ما يندرج ضمن 

هي أهمّ   كلّ القوى الحيويةّ المضادة والمقاومة لإرادة المسخ والذوّبان من قبيل الدّين واللّغة. فما

  يّة العربيّة في فلك التغّريب؟ كاديمالعوامل الداّعية لدوران بعض النّخب الأ 

قبل الخوض في عوامل التغّريب تجدر الإشارة إلى أنّ المقصود بهذا المصطلح هو العمل     

من أجل تحقيق هدف أساسي    فةس الفكر الغربي وتوجّهاته المختلعلى خلق عقليةّ تنهض على مقايي 

هو محاصرة المنتوجات الفكريّة الإسلاميةّ ومناوأتها ومصادمة القيم الشّرقيةّ بصفة عامّة. والعمل  

على تهديمها لفسح المجال أمام سيادة الحضارة الغربيّة. وهكذا تتعمّق المركزيّة الغربيةّ الّتي تعمل  

وإبعادها عن مراكز الضّغط والتأّثير.    الهُوويّةكوّنات على تحقير مكوّنات الحياة الشّرقيّة ونبذ الم

المميّزة للحضارة  ي هو تحطيم معالم الشّخصيّةكاديمفالأرضيّة النّظريّة لتيّار التغّريب الأ

هذا التيّار يستعمل أدوات الترّغيب والترّهيب في استمالة أنصاره. وهو يعمد إلى تحقير  الإسلاميّة، و 



4 
 

ا أنّ البحث تمجيد الغرب وتعظيمه. وبذلك يقضي على الاختلاف البنّاء. علمً وإلى   ، الآخر وتهجينه

  العلمي أبعد ما يكون عن العاطفة والتجّييش والحماسة.

لمّا كانت العوامل تتظافر بصفة طبيعيّة في بلورة أيّة ظاهرة اجتماعيّة وثقافيّة، فإنّ العوامل  و 

ابن  "لعلّ من أبرزها العامل النّفسي الذيّ ضبطه   الكامنة وراء ظاهرة التغّريب عديدة ومتنوّعة، 

وقد توسّع المفكّر   1ا بتقليد الغالب" وحددّ معالمه في قولته الشّهيرة "المغلوب مولع أبدً  " خلدون

في تحليل هذا العامل وعبّر عنه بطريقته الخاصّة عندما أطلق عليه   "مالك بن نبيّ " الجزائري 

افر جفاف الرّوح وضبابيّة الرّؤية  ظيت  هوحسب رأي  . "ستعمارالقابليّة للا"عبارته المميّزة وهي 

وانفصام الشّخصية وتهرّؤ النّسيج الاجتماعي لتكريس تخلّف المجتمع الإسلامي الذي انطمست  

في أنّ ضعف الحصانة الحضاريةّ   . ولا شكَّ ستعمارتحلّ محلّها القابليّة للافعاليّته الحضاريّة ل

  .2مؤذن باختراقه الذاتوالاجتماعيةّ مهددّ بتغلّب الآخر 

وفي فضاء هذا العامل الداّخلي، كانت الحياة العقليّة والثقّافيّة في العالم الإسلامي تتسّم بالجمود  

  "مالك بن نبيّ "ما في أواخر عهد الخلافة العثمانيّة. وهذه الحالة يسمّيها  والتحّللّ والتقّليد، ولا سيَّ 

حيث التكّلّس الفكري والتأّخّر الثقّافي وغلبة التقّليد وعدم الاهتمام   ،بتهرّؤ شبكة العلاقات الاجتماعيةّ 

وتوجيه   نهضويّة من قبيل توجيه الثقّافةحلولاً وعلى نقيض ذلك يقترح   ،بالوقت والإنسان والترّاب

ا . وهو ما جعل إمكانيّة اختراقها من الثقّافة الغربيّة المتصاعدة أمرً 3العمل وتوجيه رأس المال 

  ا. ميسورً 

إنّ هذا العامل يجعل الأكادميين العرب في وضع لا يحسدون عليه لأنّهم ينوسون بين تراث  

م يحيون في ما هويّة  يجهلونه وحضارة غربيّة يعيشون على هامشها ولا يفعلون فيها. وعليه فه 

زهق روح الإبداع، وتحنّط علاقة الإنسان بالحياة وتقودهم إلى خارج العصر حسب عبارة أبي  تُ 

  .4القاسم حاج حمد 

 
ا بالاقتداء  والتوّزيع، وبالتحّديد الفصل الثاّلث والعشرون: في أنّ المغلوب مولع أبدً عبد الرّحمان بن خلدون، المقدّمة، دار عالم الثقّافة للنشّر   -1

  . 184بالغالب في شعاره وزيّه ونحلته وسائر أحواله وعوائده، ص 
  . 102، 101، ص ص 2011، تونس، سنة  1انظر ناجي الحجلاوي، التفكير الاجتماعي عند مالك بن نبي، الدّار التوّنسيّة للكتاب، ط  -2
  وما بعدها.    109م، ص 1979مالك بن نبيّ، شروط النّهضة، دار الفكر، دمشق، -3
  .  248، ص  2003، س1أبو القاسم حاج حمد، منهجيّة القرآن المعرفيةّ، دار الهادي للنشّر والتوّزيع، ط -4



5 
 

افر مع عامل آخر خارجي  ظا قد تالعامل الداّخلي المشار إليه آنفً  هو أنّ  ةوالجدير بالملاحظ

تحت وطأة  اء على أرض المستعمرات جدوى البقلمّا يئست من  يةّ ستعمارالقوى الا يتمثلّ في أنّ 

ضرار  والإ  الماديّة والمعنويةّ في صفوف جنودهاوتزايد الخسائر المتصاعدة  حركات المقاومة

  ،وأحقّيةّ الشّعوب في تقرير المصيربالتحّرر الوطني   ، قد آثرت الخروج من باب ما سُميَّ بمصالحها

كلّ    يرالّتي تروم سالجديد النّاعم في أساليبه والمغلّف بغلاف العولمة  ستعمارلتعود من نوافذ الا

حيث  يّةمبريالالجديد أو الإ ستعماروهو ما اصطلح على تسميته بالا  في سبيل الفلك الواحد. الشّعوب

الحروب بين أصحاب رؤوس الأموال على افتكاك المراكز واحتلال أكبر قدر ممكن من  

وهكذا تمّ التسّويق لبعض المفاهيم وتسويغ بعض  ،   5واق واليد العاملةالمستعمرات لضمان الأس

ن الديّن في الزّاوية  من التفّكير تحصّ   االاصطلاحات من قبيل العلمانيةّ والفردانيّة ففرضت أنماط

جهود كثيفة  وقد انبرت  ، ولا بالحياة المشتركةباعتباره عنصر تخلّف لا علاقة له بالفضاء العامّ 

واجيّة هي الطّابع  زدها وتطويرها فأضحت الانقدها وت من معالج يةّ بدلاً لكسر الكثير من البنى الذهّن 

  واللّغويّة والذوّقيةّ. ميّة والتعّليالمميزّ للحياة في كلّ مستوياتها العمرانيةّ  

لطرف من   نحازةوالنّتيجة أنّ البرامج التعّليميّة صُنعت على عين هذه الدوّائر التغّريبيةّ الم

  يّ فصرنا أمام تقليد .الأجيال وعقولهم على طرف آخر صوّراتطرفيْ الثنّائيّات المتحكّمة في ت 

أنّ   لّةوالمريض عِ   لّةالطّين بِ زاد والذيّ   ،متخلّفمتقدمّ مقابل  و ، رجعيوتقدمّيّ إزاء  ، حداثيّ  مقابل 

  دواج ما أدىّ إلى تفكّك الرّوابطزبشكل يعمّق الفجوة بين طرفيْ الا هذه البرامج التعّليميّة قدُّت

ه  لأنّ  ؛ي مرض حضاري مركّب كاديم إنّ التغّريب الأريّة والاجتماعيّة بصفة عامّة. والأسالثقّافيةّ 

وهي في    ،بدو علميّة منضبطة بمناهجي جوهره على سلب الذاّت والتأّسيس له بأدوات تينبني ف

 من الكيْف، ومن ثمّ تعمل الموجّهات التغّريبيّة على تشجيع بدلاً   حقيقة الأمر ترتكز على مقولة الكمّ 

  والتكّنولوجيا.  من الترّكيز على التسّلّح بأدوات المعرفة المنتجة للعلوم  نزعات الاستهلاك بدلاً 

، حينئذ، أنّ التغّريب يصدر عن معرفة استشرافيةّ تعتبر أنّ التعّليم هو المجال الحيوي الذيّ جليّ 

يصنع العقول ويدرّب النّفوس ويبني الذاّت الإنسانيّة. وعليه فهو الفضاء الكبير الذيّ يراهن عليه  

تحوّل إلى قوّة ضاغطة تجعل  صلابة عندما ت امل الخارجي تزداد ي. إنّ قوّة العكاديمالتغّريب الأ

 
  وما بعدها.   100ص  1981، س  1بيةّ، طهاري ماجدوف، الإمبرياليةّ من عصر الاستعمار حتىّ اليوم، مؤسّسة الأبحاث العر -5



6 
 

وأهل الاجتماع أشبه ما يكون   ، والثقّافة خادمة لأهمّ مراميها ،لأهمّ أهدافهاا الفكر السّياسي حارسً 

  بالممثلّين على مسرح التغّريب. 

الإبداع  ا من الدهّر جفّت فيه منابع ، بعد ازدهارها حينً فت الثقّافة العربيّة الإسلاميةّ لقد عر  

والحديث   ، والإبداع بدعة ، اوالإنجاز إعجازً  ،وتغلّب فيه النّقل على العقل فأضحى الفعل انفعالاً 

ا، وانغلقت السّنةّ الثقّافيةّ. وفي ذات اللّحظة بدأت القارّة العجوز من نومها وتنفض عن نفسها  محدثً 

هذه الدّورة الحضاريةّ  غبار الأعصر المظلمة بالفقر والجهل والمرض والحروب الديّنيّة، و 

اللاّمتكافئة دعت إلى تنظيم رحلات استكشافيةّ وبعثات علميّة من بلدان عديدة كمصر والشّامّ 

لإحكام أدوات التحّكّم في مصائر    الغربيفكانت الفرصة الذهّبيةّ أمام صانعي القرار ،واليابان

البعثات العلميّة بالتبّشير العميق  الأجيال المتلاحقة عبر وضع أسس التغّريب المتينة. وهكذا عادت 

  قت إلى التقّدمّ بأشواط. بحضارة النّور الذيّ لا ينطفئ والتيّ سب 

  مظاهر التغّريب:  -2

نجز برامج  أنه أن يشا من المذكورين آنفً  ن الداّخلي والخارجي يْ ي ن الأساسإنّ اجتماع العامليْ 

م  المسموع لتثبيط العزائ الإعلام المرئي و ل دخّ ت  إذ. ة لكلّ مستويات الاجتماع التغّريب الشّامل

  غة العلميةّ والمعرفيّةضفاء الصّبمحاورة الأكادميين لإوالإعلام يستعين ب والتشّكيك في القدرات،  

 نّخبةالرّغبة في خذلان القوى المحلّيةّ والوطنيةّ على الجهود التيّ تبذلها العلى هذه البرامج المبطّنة ب 

التيّار  بة. إنّ ومدفوعة الأجر لصناعة عقول مغتر   ن الدعّوات المجّانيّةفي المدرّجات الجامعيةّ م

ا لاقتناعه المسبق بقدرته  ا بارزً ي̒ أكاديم ما إذا كان ا على استقطاب الفرد ولا سيَّ أساسً التغّريبي يقوم 

ين  ز مثال على هؤلاء هو مجموعة المثقّفين المسيحيّ أبر . ولعلَّ فيمن حوله على الإشعاع والتأّثير

با، فإني كلما و يجب علينا أن نخرج من آسيا وأن نلحق بأور "  :القائل " سلامة موسى"العرب ومنهم 

ازدادت معرفتي بالشرق زادت كراهيتي له، وشعوري بأنه غريب عني. وكلما زادت معرفتي  

. ومن هذا المنطلق الوجداني  6با زاد حبي لها وتعلقي بها وزاد شعوري بأنها مني وأنا منها" و بأور 

ا  ا صريحً ونابذة للترّاث نبذً ،  يظهر التغّريب في أوضح تجلّيّاته في المواقف ممجّدة للغرب من جهة  

 
  . 16، ص1991سلامة موسى، اليوم والغد، مؤسّسة هنداوي سي آي سي، سنة  -6



7 
 

بما فيه من إيجابيّات وسلبيّات، من جهة أخرى. كما يتجلّى في التعّصّب للّغات الأجنبيّة وفي دعوات 

ة، وفي اللّباس وفي الأكل والأغاني والرّسوم  صريحة لمناصرة الفرنكفونيّة والإنجلوسكسونيّ 

والمسرح والسّنيما. ومن ثمّ يتمّ العزوف الكلّي على الاهتمام بمشاغل الدوّلة الوطنيّة والأمّة بصفة  

لأنّ أهمّ مظهر للتغّريب  هو إلحاق الشّلل بحركة التفّاعل الحيوي مع مكوّنات الهويّة الأصيلة ؛  عامّة

  الحضاري والمولدّ الحقيقي للقيم والأخلاق.  التيّ تمثلّ الخزّان 

وله فوائد لا تحصى، بحسب قانون   اا ضروري̒ وإذا كان التثّاقف بين الأفراد والجماعات أمرً   

ي لا يولي لهذا الجانب أيّة أهمّيّة لأنهّ ينظر إلى المسألة بعين  كاديم التأّثير والتأّثرّ، فإنّ التغّريب الأ 

لكلّ شيء. وهذه الرّؤية  ستعمارصلاحيةّ الترّاث للاستمرار، مقابل صلاحيّة الاواحدة باعتباره عدم 

ي يظهر بمظهر الجنين المشوّه الّذي يلُحق الأذى  كاديمالأحاديّة للقضايا جعلت من التغّريب الأ

  بأوليائه، ولا هوّ يتمتعّ بدوره بسحر الحياة وجمال الوجود.  

لمنتجات الغربيّة واستهلاك القيم المصاحبة لها، فيتمّ  وعلى هذه الّشاكلة تتمّ عمليّة هضم ا

ما ما أحدثته الثوّرة الاتصّاليةّ  يَّ والمجلّة العابرة للآفاق. ولا س  الترّويج للكتاب الأجنبي والفلم الوافد

من قدرة على ترويج الأفكار والرّؤى والقيم الغربيةّ المدمّرة لكلّ خصوصيّة وذاتيةّ، والطّريف في  

  أنهّ يروّج باسم الحريةّ وضرورة الانفتاح.  كلّ ذلك

  يكاديم مخاطر التغّريب الأ -3

تتحددّ قيمة كلّ ظاهرة اجتماعيّة أو ثقافيّة بحسب الحجم الذيّ تحتلهّ، وبحسب النّتائج المنجرّة 

حيل  عنها. ولمّا كان أهمّ رصيد تملكه المجتمعات العربيّة الإسلاميّة هو رأس مالها البشري، وما ي

عليه من طاقات وذكاء وكفاءات، فإنّ هذا الرّصيد قد ظلّ في مهبّ التعّرّض إلى الاهتزاز  

يعمل بكلّ حزم على تنفيذ    ةي كاديمالأ الذيّ تسللّ من بوّابة  ، أنّ التغّريبوالملاحظ  والتخّريب. 

شواهد  ي وه  لاستمرار. ه ار إنشاء مدارس ومعاهد عليا تضمن لمخطّطاته وإرساء قواعدها عب 

ت ماديّّة وتكنولوجية  بما يمتلكه من تجهيزات عصريّة وإمكانا  ،بالتفّوّق والامتيازية  تشهد له نعي 

التيّ ترصد لحرّاس أهداف   فيزاتوهي طريقة تنسجم تمام الانسجام مع المكافآت والتحّ   كبيرة.



8 
 

ة في  تباين تنوّعة والموالانسجام بين الفئات الم  ةالاجتماعي  السّلّما على سلبً  عكس ما ين   ،التغّريب 

  الانتماء . 

إنّ الخطر الجاثم على كاهل الأوطان والبلدان التيّ تدعى بالسّائرة، في طريق النمّّو من  

ي هو النّقلة النّوعيةّ من الحوار بين الحضارات حيث العلاقة الأفقيةّ ومعاملة الندّّ  كاديمالتغّريب الأ

إنّ    .ها من مقدّراتدود الاحترام وتقدير الشّعوب ومالللنّدّ، إلى الغزو الحضاري المتجاوز لكلّ ح 

ا من خلال الأجهزة الاصطلاحيّة  ا مشخّصً فعل الغزو الذيّ انجرّ عن تيّار التغّريب وجد له تحيّزً 

يةّ على الإقرار بها وإجرائها ضمن البحوث  كاديموالأرضيةّ المفهوميةّ التيّ عملت الأوساط الأ

الجهاز النّظري سهّل على الغزو بسط نفوذه بشكل متعيّن. وهكذا أصبح التغّريب والدرّاسات. وهذا 

  7.  لعديد النّواحي الاجتماعيّة والسّياسيّة والثقّافيّةشاملاً 

هار،  وتسود الفوضى مختلف أوساطه،   ا تقوده نخبة متغرّبة يعيش على شفا جرفٍ إنّ مجتمعً 

والجفاف   ،نئذ أن يعيش شباب الأمّة الغربة المضاعفةحي  غرو ويعمّ التوّترّ مختلف علاقته ، فلا 

ويعصف الموت بحياة    ،ويشكو من ضعف الدفّق الرّوحي، فتكثر موجات الانتحار فيه   ،النّفسي

وتكتسحه موجات الهجرة غير    ،وحبّ الحياة والتعّلقّ بها  ،الشّباب الذيّ يفترض فيه الأمل والطّموح 

ا بعد يوم. وما وتتعاظم موجات الإرهاب يومً   ،وضمنها يلاقي الشّباب أبشع أنواع المصير ،النّظاميةّ 

النّخب   لها ذلك إلاّ تعبير عن إفلاس البدائل النّظريّة وفراغ الطّروحات الفكريّة التيّ روّجت 

 يّة المرتمية في أحضان التغّريب.  كاديم الأ

"   : إلى القول "طارق البشري" ببعض الداّرسين لظاهرة التغّريب وأخطارها مثل ذيّ حدا إنّ ال

يسمّى بدرجات شتىّ وأشكال متنوّعة وعلى فترات ممتدّة أو متقطّعة، ما بقيت   لغلوّ يبدو لي أنّ ا

المجتمعات  أنّ الهيمنة التيّ يمارسها التغّريب على  هو  8هيمنة التغّريب ولن يضف إلاّ بضعفها"  

تجعل    الاجتماعي يتطوّر بطريقة طبيعيّة، وإنّما ع حركة النّموالمستهدفة بالعمليّة التغّريبيةّ لا تدَ 

وردةّ الفعل متوترّة بطبعها لأنّها أبعد ما يكون   ود الأفعال.رد مبدأ تخضع إلى حركة هذه المجتمعات 

ي هي أفكار قاتلة على حدّ  كاديمالتغّريب الأ عن التعّقّل والحسابات المنطقيةّ. فالأفكار التيّ يزرعها 

 
  وما بعدها.     7، ص1994، سنة 2، ع1انظر محمّد مصطفى هدّارة، التغّريب وأثره في الشّعر، مقال في مجلةّ الأدب الإسلاميةّ، مج  -7
  61، ص82، جانفي 278ي التغّريب، مقال منشور  بمجلةّ العربي، ع طارق البشري، سيبقى الغلو ما بق - 8



9 
 

. وضرر هذه الأفكار القاتلة يتجسّد في خيانتها لنماذجها المثاليّة وتسرّبها إلى "مالك بن نبيّ "عبارة 

مجتمع غير قادر على هضمها وفاقد الحصانة ضدهّا بما هي عناصر وافدة. "إنّ الأفكار الميّتة تنتقم 

جسم القيم   لأنّها تقتل كلّ الخلايا الحيويّة في   .9لقاتلة تنتقم بتدمير التقّدم" بتجميد التقّدم والأفكار ا

  10. "شلتاغ عبّود"العقل والنّفس على رأي  والأخلاق والأفكار، وتقتل

فلا يمكن، على هذه الصّورة، فصل التيّّار التغّريبي على العلاقات الدوّليّة الجائرة التيّ ترتكز  

هض على تنفيذ واحد لأنّه ينل، إذ يجنح هذا التيّّار إلى تغليب الصّوت اركز بالم  طرافوفق علاقة الأ

وهي سوْق العالم في اتجّاه واحد    ،ويروم تحقيق أهداف مقدرّة أوّلاً  ،ايّة مسطّرة مسبقً ستراتيجا

لى ذلك من  تعليبهم والتحّكّم فيهم عن بعد. ولا أدلّ ع  نومعاملة مواطنيه على أنّهم مجرّد أرقام يمك

في كتابه وجهة الإسلام حيث يحرص على معرفة حركة تغريب الشّرق   "هاملتن جب "توجّهات  

ا مع جهود علماء  والوقوف على العوامل الّتي تحول دون تحقيق هذا التغّريب. وهو ما يتناغم تمامً 

ل الأخذ بأيديها  الاجتماع والأنثروبولوجيا في بادئ الأمر إلى دراسة المجتمعات البدائيةّ لا من أج 

ومساعدتها على تخطّي الصّعوبات، وإنّما ذلك  لأجل التمّكّن منها والسّيطرة عليها كما بدا ذلك في 

  . "لفي بريل "أعمال 

إلى فضح   11" ستعمارفي كتابهما " التبّشير والا "الخالديمصطفى   عمر فرّوخ و "لقد تصدىّ 

الحضارة المعنويةّ والأدبيّة، وعليه يتضّح أنّ خطر  التغّريبيّة العاصفة بمقدرّات المخطّطات 

  صرّحلأنّ العدوّ المباشر ي   ؛المباشر ستعمارمن الا  على الحضارة الإسلاميّة التغّريب أشدّ وأنكى

، ومن ثمّ يسهل تجنّبه أو التصّديّ له. أمّا العدوّ الخفيّ المبطّن فيصعب  ويعلن عن نفسه   بوجوده

من عموم النّاس، وخاصّة إذا تغلفّ بغلاف التقّدمّ والتحّضّر والرّقي. وتسرّب   ماالتفّطّن إليه، ولا سيَّ 

ي. وكلّ كاديمدقّة البحث الأ لموضوعيةّ العلميّة و لتيّ تفُترض فيها اإلى المجتمع من بوّابات الجامعة ا

ا لتلقيّ النّخبة لتكوينها وتعليمها في الجامعات الغربيّة. وعلى هذه الصّورة مثلّ  ذلك يسوّق تبعً 

المتخرّجون من الجامعات الغربيّة الأمناء على مصالح الغرب بالوكالة وهم يقدمّون أنفسهم على  

 
، ص  1985مالك بن نبيّ، مشكلة الأفكار في العالم الإسلاميّ،  تعريب محمّ عبد العظيم علي، دار الحكمة للنّشر والتوّزيع ، تونس، سنة    - 9

207 .  
، أفريل  9، س  33فاق الثقّافة والترّاث" ع  آر بمجلّة التغّريب، مجلّة "  منشوانظر شلتاغ عبّود، في المصطلح الثقّافي والتغّريب، مقال    -10 

  . 54، ص2001
  . 25ص   -1953منشورات المكتبة العصريّة، صيدا، بيروت، سنة   -التبشير والاستعمار  –عمر فروخ ومصطفى الخالدي  -11



10 
 

نّهم  وهم في حقيقة الأمر ليسوا كذلك لأ  أنّهم متشبّعون بالمناهج العصريةّ وطرائق التفّكير الجديدة

  . أبعد ما يكون عن الفصل بين الذاّت والموضوع

  ستشراق التغريب المعرفي ونقد الا -4

إدوارد  "ي والمعرفي ما تضمنه كتاب  كاديم من أبرز المحاولات النقدية التي طاولت التغريب الأ

، وهو كتاب كان له أثر كبير  )م1978() الصادر في العام Orientalism«الاستشراق» (  " سعيد

ي هذا الكتاب  ف "سعيد "يعالج . ستعمار عائم نظرية ما بعد الاوإسهام عظيم في إرساء أسس ود

في تحليل الخطاب الاستشراقي   طويلاً  اوالثقافة، ويقطع فيه شوطً  هيمنة الكولونياليةالعلاقة بين ال

مجرد فرع معرفي حيادي بل تخترقه حتى النخاع علاقات القوة  نهى أ ع أنه ليس كما يدُّ  امبيّنً 

ي الهادف ستعماركبير المخطط الا  والسلطة، فدراسات المستشرقين عن (الشرق) خدمت إلى حدٍ 

آليات   ليبيِّن :سعيد"وهكذا يمضي . 12إلى إخضاع الشعوب الشرقية لسيطرته واستغلالها لمصالحه

خلال الإرساليات والجامعات والمعاهد    كيل الوعي العام منوالاستحواذ عبر إعادة تش الهيمنة 

  ية.  كاديم الأ

،  )1993() الصادر سنة Culture and Imperialismية» (مبريالأما في كتابه «الثقافة والإ 

بتوسيع إطار التحليل ليشمل أماكن أخرى أبعد من الشرق العربي والشرق الأدنى    حيث يقوم

تحدث فيه عن إرادة و  . وكذلك قام فيه بدراسة حركات المقاومة،  على سبيل المثال  الإسلامي، كالهند

ية، إضافة إلى الأعمال المعارضة التي قام بها مثقفون أوروبيون  مبريالالآخرين لمقاومة إرادة الإ

  .13من بنية شيء مثل الاستشراق  اأميركيون وعلماء لا يمكن اعتبارهم جزءً و 

اختراق حجب التقاليد الثقافية الغربية التي شُيدت   إلىمن خلال كتاباته المتعددة  " عيدس"هَدفََ  لقد

الهيمنة   على مدى عقود طويلة في القرنين الماضيين. وعالجت كتاباته بشكل موسع وعميق، 

التي مارسها الغرب على الشرق والجنوب، وركزت هذه الكتابات بشكل خاص على  ية كاديم لأا

 
  . 2018صيف   –"الاستغراب" العدد الثاني عشر مجلة  –نقد الكولونيالية من منظور إدوارد سعيد   –مجدي عز الدين حسن   -12
13

  . 208م، ص 2008، 1إدوارد سعيد، السلطة والسياسة والثقافة، ترجمة نائلة قلقيلي حجازي، دار الآداب، بيروت، ط  -
  



11 
 

فرنسا ( اتحديدً الإسلامي والعربي) وبين الغرب  ى الشرق الأدن ادراسة العلاقة بين الشرق (وتحديدً 

وبريطانيا والولايات المتحدة). حيث تم رصد تلك العلاقة منذ غزو نابليون بونابرت لمصر في  

ية الرئيسة والتي تزامنت معها نشأة ستعمار بتناول الفترة الا   اأواخر القرن الثامن عشر، مرورً 

ية البريطانية والفرنسية على  مبريالأوربا، وانتهاءً بالهيمنة الإ دراسات المستشرقين الحديثة في 

عن طريق فرض و . الشرق بعد الحرب العالمية الثانية وظهور السيطرة الأميركية في الوقت نفسه

هذا التمركز الأوروبي، استطاع الغرب الكولونيالي فرض هيمنته وسيطرته على بقاع بعيدة عنه  

اللاتينية. هذه السطوة من جانب المركزية الأوروبية ما كان لها أن تتم إلا  كإفريقيا وآسيا وأميركا 

على حساب تهميش كل ما يقع خارج محيط دائرة الحضارة الأوروبية، وما أنتجته هذه الأخيرة من 

  .14معارف ورؤى وتصورات وقيم للموضوع الكلي المركب من ثلاثية الإنسان والعالم والله

إدوارد  "ي أخذ مساحة مركزية في أعمال  كاديم نفسه سنجد أن التغريب الأ وعلى النسق المعرفي 

خر في صناعة الغربي بين النخب العربية والإسلامية في  ، باعتباره العامل الأبرز والآ" عيدس

الشرق. وفي سياق سعيه إلى ربط العملية التغريبية بالمنطق الأساسي الذي يحكم الغرب حيال  

ية على ما يسمى (عبء الرجل الأبيض)، وعلى  مبريالقام التسويغ العقلي للإ كيفالشرق راح يبيِّن  

مهمة نشر الحضارة، ونشر قيم التحضر والتمدن، وحقوق الإنسان، واليوم أصبح يتمثل في ما  

بما ورد في    "سعيد"(النضال من أجل الديمقراطية)، ويستشهد   يدعى (الحرب على الإرهاب) و 

لمتعاقبين على رئاسة الولايات المتحدة الأميركية، من أنهم يقاتلون لأجل بعض خطابات الرؤساء ا

نصرة الخير في مقابل الشر، وأنهم لا يهدفون إلا لنشر القيم الديمقراطية، القيم الأميركية، في كل  

عن الهدم والتدمير، ولكنهم يتحدثون في الحقيقة عن   اأنحاء العالم. والخلاصة أنهم لا يتحدثون أبدً 

  .15هداء التنوير والحضارة والسلام والتقدم للناس إ

ي والشرق العربي الإسلامي  ستعمارمثل هذا التطور في مسار العلاقة الهيمنية بين الغرب الا

شعورية   لا  .وهو حالة غربية(التشرنق العرقي الأوربي) بـ  "إدوارد سعيد"سيفضي إلى ما يسميه  

ت، في محصلتها النهائية، إلى حشر كل  ومناهجه والتي أدّ كامنة خلف طرائق البحث الغربي 

 
  المصدر نفسه.  –مجدي عز الدين حسن   -14
15

  . 166زينة، دار الآداب، ص راجع: إدوارد سعيد، الثقافة والمقاومة، ترجمة علاء الدين أبو    -



12 
 

وهكذا تبدو العملية التغريبية  الثقافات غير الأوربية، والأدنى منها، إلى موقع من مواقع التبعية.  

موقع المستعمرة المفيدة للنصوص والثقافة  ايماثل تمامً   اتحتل حيزً والاستشراق حاضرة في صميم 

  . 16بية و الأور 

الأوروبي   ستعماريوازي بين نشأة دراسات الاستشراق من جهة، وبين بداية الا المقامفي هذا 

للعالم، من الجهة الأخرى. ويرى أهمية الدور الكبير الذي قام به الباحثون الغربيون المشتغلون في  

  " ماكولي"بما قاله   ثم يضرب مثلاً   .17حقل الاستشراق في تعزيز وإدامة مصالح الغرب الكولونيالي

معرفة لا  ليس لي أيّ رسمي: «في محضر اجتماع  )م1835(عن التربية الهندية، عام  

بالسينسكريتية ولا بالعربية، ولكنني فعلت ما بوسعي لتكوين تقويم دقيق لقيمة كل منهما. لقد قرأت  

ترجمات لأشهر الأعمال العربية والسنسكريتية. ولقد تحادثت، هنا وفي الوطن، مع أناس متميزين 

يدحض حقيقة كون رف   منهم بمقدوره أن ابكفاءاتهم في اللغات الشرقية. بيد أنني ما وجدت واحدً 

واحد من مكتبة أوربية جيدة يساوي كل الأدب المحلي للهند والجزيرة العربية. إن السمو الجوهري  

من قبل أولئك الأعضاء الذين يشكلون اللجنة والذين يدعمون  للأدب الغربي محط الإقرار التام فعلاً 

ية المجموعة في  تأريخكل المعلومات الن إالخطة الشرقية في التعليم. وليس من المبالغة أن نقول 

اللغة السنسكريتية أقل قيمة مما قد يوجد في تلك الملخصات المبتذلة والمستخدمة في المدارس  

الإعدادية في إنكلترا، وفي كل فرع من فروع الفلسفة الأخلاقية والمادية نجد أن المكان النسبي  

  .18» الهاتين الأمتين هو نفسه تقريبً 

دليل على التشرنق العرقي، بل أكثر من ذلك، لأن رأي    - كما يقول سعيد     -   في الواقع   و ه   ذلك القول 

كان    " ماكولي " ن  إ ما هو إلا تصور غارق في صميم التشرنق العرقي وذو نتائج مؤكدة. إذ    " ماكولي " 

يتحدث من موقع السلطة حيث كان بوسعه ترجمة تصوراته إلى قرار يأمر سكان شبه قارة بأسرها أن  

  .  19يذعنوا للدراسة بلغة غير لغتهم الأم. وهذا ما حدث في حقيقة الأمر» 

 
  المصدر نفسه.  –مجدي عز الدين حسن   -16
  . 56-55، ص 2000، منشورات اتحاد الكتاّب العرب،  ظإدوارد سعيد، العالم والنص والناقد، ترجمة: عبد الكريم محفو -17
18

  . 17إدوارد سعيد، العالم والنص والناقد، مصدر سابق الذكر، ص   -
19

  .18- 71المصدر السابق نفسه، ص   -



13 
 

: (النفعيون الإنكليز والهند)، حيث تحدث  "إيريك ستوكس"، من كتاب  ا ثاني̒   مثالاً  " سعيد"ويقدم 

: «يتعجب المرء امعلقً   "سعيد"عن أهمية الفلسفة النفعية للحكم البريطاني في الهند. يكتب  "ستوكس "

، من بينهم بينتام وجون  افي كتاب ستوكس من الكيفية التي تتمكن بها زمرة قليلة من المفكرين نسبي̒ 

طوي في  ستيوارت ميل، من الإتيان بالحجج لتعزيز مذهب فلسفي واستكماله لحكم الهند، مذهب ين 

بعض جوانبه على تشابه لا يرقى إليه الشك مع آراء آرنولد وماكولي في الثقافة الأوربية من أنها 

أسمى من كل ما عداها. فها هو جون ستيوارت ميل يحتل اليوم بين (نفعيي البيت الهندي) منزلة  

لى ألسنة أجيال  ثقافية مرموقة إلى الحد الذي جعل آراءه عن الحرية والحكومة التمثيلية تدور ع

وأجيال على أنها المقولة الثقافية الليبرالية المتطورة حول هذه القضايا. ولكن عن ميل كان على  

بدقة متناهية أن مبادئ  ستوكس أن يقول ما يلي: ( لقد أفاد جون ستيوارت في كتيبه عن الحرية قائلاً 

في مضمار الحضارة  اكافيً   اعلى تلك البلدان التي تطورت تطورً  االحرية مقصود تطبيقها حصرً 

لأبيه في تشبثه   اليكون بمقدورها تسوية شؤونها بالبحث العقلاني. وعلاوة على ذلك كان مخلصً 

بالاعتقاد أن الهند ما كان بالإمكان حكمها وقتذاك إلا بشكل استبدادي. ولكن على الرغم من أنه كان 

يرفض، هو نفسه، تطبيق تعاليم الحرية والحكومة التمثيلية في الهند، فإن حفنة ضئيلة من الليبراليين 

،  " سعيد"وا أمثال هذه القيود). وكما يقول الراديكاليين وجمهرة متكاثرة من المثقفين الهنود لم يضع 

ناهيك عن التطرق إلى المقطع الوارد   –فإن لمحة خاطفة على آخر فصل في «الحكومة التمثيلية» 

توضح    –في المجلد الثالث من «مقالات وبحوث» حيث يتحدث عن تغييب الحقوق بالنسبة للبرابرة 

عليه أن يقوله عن هذا الأمر لا يمكن تطبيقه بالفعل  ن ما كان  إبمنتهى الجلاء رأي ميل الذي قال فيه 

على الهند، والسبب بالأساس أن رأي ثقافته بحضارة الهند هو أنها لم تكن وقتها قد بلغت بعد درجة 

  .20التطور المطلوب 

ان القرن التاسع عشر، حسب ما يذهب سعيد، مليء بأمثال هذه  الفكر الغربي بأسره إبّ  تأريخإن 

مناسب لهم (غير  تمييزات بين ما هو مناسب لنا (أي الأوروبيين) وما هو التخرصات وال

ن الأوائل مصنفون بأنهم في الداخل، في المكان الصحيح، مألوفون، منتمون،  إالأوروبيين)، إذ 

بع، وباختصار فهم  ى أنهم في الخارج، ثنوى، شواذ، توباختصار فهم فوق، والمثاني مصنفون عل

 
20

  . 18إدوارد سعيد، العالم والنص والناقد، مصدر سابق الذكر، ص   -



14 
 

أن يتفلت  ئ يزات، التي حظيت بسطوتها من خلال الثقافة، ما كان بوسع أي امري تحت. فمن هذه التم 

نفسه. إن النظرة للثقافة الأوربية على أنها المعيار الممتاز حمل معه زمرة    "ماركس " منها حتى 

مرعبة من التمييزات بين ما لنا وما لهم، بين الملائم وغير الملائم، وبين الأوربي وغير الأوربي،  

لأعلى والأدنى، فهذه هي التمييزات التي يقع عليها المرء في أي مكان في موضوعات من  وبين ا

  .21ونظرية العرق والفلسفة والأنتروبولوجيا، لا بل حتى البيولوجيا   تأريخأمثال علم اللغة وال

اته، وهو  بتعريته في مجمل كتاب   " سعيد " هذا هو الوجه القبيح للكولونيالية الثقافية والفكرية، والذي قام  

يرى أن الكولونيالية الثقافية نجحت في دمج منظور المستعمِر (بكسر الميم) في رؤى الشعوب  

المستعمَرة، حتى شعرت هذه الأخيرة بأنها غير قادرة على فعل أي شيء دون وصاية الأول ودعمه،  

ع الأول وقيمه  وفهمت كذلك أن التشريع لا ينبغي أن يصدر من ثقافة وقيم مجتمعاتها، ولكن من مجتم 

  . 22هو 

  ستعمار ي في دراسات ما بعد الاكاديمالأالتغريب  -5

ية محددة، أي الماضي  تأريخهي: مرتبطة بدقة، بواقعة  ستعمارإذا أقررنا أن دراسات ما بعد الا

فإن هذه الدراسات ستأخذ مساحة واسعة في بيان وقائع التغريب   ي للعالم الغربي،ستعمارالا

. وبالمقابل إذا رأينا أنها حق̒ا حجة فرعية، لنقد استبانات العلوم الاجتماعية  ي والمعرفي كاديم الأ

إلى أي درجة لا تني تتجدد، بمقتضى عقل الزمن أو المسائل التي تنشأ،  فسنلاحظ والعلوم الإنسانية، 

خل وحول دراسات ما بعد النقاشات الضخمة التي دارت دا  فأحدأن الإجابة ستختلف.  آنذاك، أعتقد

في البلدان الأنكلوسكسونية ،خلال العقد الأول من هذا القرن ،كانت لمعرفة إذا ما كانت   .ستعمارالا

مع  ، تستطيع أن تحافظ على بقائها ستعمار الإمكانات النقدية والمردود الفكري لدراسات ما بعد الا

ي لم  ستعمارالعولمة، ومع التغييرات الكبيرة، لتوازن القوى في العالم، بحيث يبدو أن التوازن الا

لاحظوا ذلك بأنفسهم    ستعمارا من مفكري مرحلة ما بعد الان عددً إيعد من مكوّنات الواقع، إذ 

  ا، في طريقها إلى الاختفاء، وأنها ستخلي مكانها قريبً ستعماروتوقعوا أن تكون استبانات ما بعد الا

 
21

  .19-18نفس المصدر السابق، ص    -
22

م، ص 1998،  1راجع: إدوارد سعيد، القلم والسيف، حوار دافيد بارساميان، ترجمة توفيق الأسدي، دار كنعان للدراسات والنشر، دمشق، ط  -
134 .  



15 
 

ا، من هذا الموقع، أن ثمة فكرة ما نسميه العولمة، التي هي ظاهرة  لشيء آخر. ينبغي أن نرى جيدً 

  أو  ستعمارلافالقرابة بين ا ، ن أن يقفلجذرية بجدتها. وعليه فإن النقاش حول هذه المسألة، أبعد م

- عدد كبير من المحللين. والعولمة ية، وعولمة اليوم قد أوضحها ستعمارمرحلة السيطرة الا  بالحري

ية  إمبريالليست سوى التمدد الأقصى لما كانت عليه  -globalisation-ستخدم الكلمة الإنكليزية  ا

هناك الكثير، مما ينبغي فعله لنفهم العالم، الذي نعيش فيه  ية. وبالتأكيد لا يزال ستعمارالمرحلة الا

اليوم، بالأدوات التي كانت بحوزتنا لشرح نظام العالم منذ قرن. ولكن هذا النقاش لم يقفل مرة  

، هي بصدد دمج عدد كبير من الأبحاث (هي في الحقيقة مرتبطة ستعمارأخرى، فدراسات ما بعد الا

من   ان عددً إ. إذ ااية) التي تأخذ في الحسبان ظاهرات معاصرة جد̒ بعمق بما كانت عليه في البد

) ليصير  poscolonial» ( ستعمار، غيّرت اسمها من «ما بعد الاستعمار فروع دراسات ما بعد الا 

ر استبانات متمحورة حول مسألة الهيمنة، طوِّ ). ويبدو أنها تُ transcolonial» (ستعمار«عابر للا

وتدفق المهاجرين. إننا نسير باتجاه   ،ل أكثر حقائق التنقل، التبادل، التعايش باتجاه استبانات تتناو 

ودراسات العولمة. ويمكن أن نفكّر في    ستعمار) هذين الحقلين: دراسات ما بعد الاfusion(  اندماج

، في طريقها إلى التحوّل باتجاهٍ يعطيها عقد  ستعمارهذا الوضع المتحرك، أن دراسات ما بعد الا

. والمسألة بعد ذلك هي في معرفة إذا ما لا زلنا  اإيجار غير محدود، أو على أيّ حال، بأفق بعيد جد̒ 

، تتطور  ستعمار والصحيح أن دراسات ما بعد الا ،ا الحد حقل دراسات متقلّب، إلى هذنستطيع تحديد  

مستمر، وكانت    )، وفي جوّ جدلٍ transdisaplinaireمنذ البداية في مناخ متعدد الاختصاصات (

ن الداخل، ولفتحها تطمح لأن تكون محل استبانات متقاطعة، ذات نزعةٍ لاستثمار حقول الدراسات م

دراسات من النوع نفسه. ويمكن اعتبارها حقل دراسات ثمة شيء متكافئ مع ال وخلع إطاراتها

تطرح في كل ميادين الدراسات، وأن ببساطة ثمة  ا اعتبار أن مسألة النوع،  ، ونستطيع أيضً اخاص

في موضع اتهام. وينبغي   من الاستبانات يجعل تكاملية الحقل المعنيِّ  ا نمطً  في كل حقل دراسة

نفسها، تتبدل بطريقة أخرى، هي على حدود المعقول: نرى   ستعمارالاعتراف أن دراسات ما بعد الا

ا  ، ما يطُبّق في الكرة الأرضية على مناطق لم تعرف أبدً ستعمارمن دراسات ما بعد الا اراهنً 

نشرة في جامعة استوكهولم    شئتن أُ  وكان أنْ ، مثل الشرق الأقصى الصيني أو الياباني.  ستعمارالا

عنى بأوروبا الوسطى والشرقية، وتطبق دراسات ما بعد  » وهي تُ ستعمار«أوروبا ما بعد الا

، استعمار. إنك تجد دراسات ما بعد ا، هي خارج هذا الحقل كلي̒ تأريخ ، على مراحل من الستعمارالا



16 
 

، وعلى سبيل  علاقة تمََاهٍ مع ما عنته أصلاً تطُبق على العصور القديمة، وفي مجالات لم يعد لها 

، في الدراسات البصرية، ستعمارية. ولديك نزعة ما بعد الااستعمارالمثال، دراسات إنجيلية ما بعد 

ية، تملك كل المستقبل  ستعمار وفي دراسات الإعلام. وعلى هذا الشكل، فإن الدراسات ما بعد الا

  23إليه! حم طالذي يمكن أن ت

ضروب  ا للتفّكر والتأّمل. وإذا تنوّعت ا جذاّبً قافات و الحضارات موضوعً العلاقات بين الثّ  وتظلّ 

ا بين النّاس لأنهّ يسعى انتشارً  كثرقافي أالثّ ي و كاديمالأ  ستعمارفإنّ الا ،اسيسيعسكري و  ،ستعمارالا

عندئذ تسهل  ول و الدّ عوب و تغيّير العلاقات بين الشّ إلى   الأذواق تهدف لى السيّطرة على العقول و إ

على  ستعمارالأذهان اطمأن الافي الأنفس و  ستعمارالقابليةّ للا الهيمنة وبسط النفوذ، وعندما تغُرس

  الدمّاء و تكبّد الخسارات الماديّة و المعنويّة . سالة دون إلحه مصا

والمعرفة سم العلم سياسته بامجه و لى ترويج برا ي يهدف إكاديم الأ ستعمارنّ الاإ  

الثقّافة والفكر  العلم و  مناهجها فيتزيّا بزيّ ودوات إنتاج المعرفة وبالفعل يعمل على غرس أ  .التقّدمو 

نّ ى ترويج فكرة أساسيةّ هي أي إلكاديمالأ ستعمار . لقد عمد الا فيتحوّل إلى ظاهرة ناعمة ومرغوبة

نسانية ذات  الخليقة واحد فالإقدم بين نّ طريق التّ ، كما أبين الناس ولا جنسيةّ لهالعلم مسألة مشتركة 

  مصر على الترّكيز على دور النّخبة مصير مشترك و قد عمل الجنرال نابليون في حملته على 

سكندر قبله حين عمل على ترويج  كذلك فعل الإو .  وقلوك والذّ السّ فكير و تّ نماط الّ أير وأثرها في تغي

لا يرتبط  أنهّ هو الثقّافي  ستعمارظ في مثل هذا الاالملاح و    . ةاليونانيّ ة في المستعمرات الثقافة اليونانيّ 

تواصل تأثيرها  يخبة النّ لكن ولة المتعاظمة و أصول الدّ ، فقد تتدهور ةولة الغازيّ رورة بقوة الدّ بالضّ 

ا أكثر دوامً ا و واستمرارً  بقاءً شدّ لأنّه أ ؛ بعد زوال التأّثير العسكري ستمرّ ي قافي فالأثر الثّ . تفّكيرفي ال

ل  العقو   ،فيه  المرء على ما يفكرو   .لعقولافوس و بالنّ   نّ الثقافة تستبدّ ولأ ،  رضمن السيطرة على الأ

  ات.مخلوقنسان على كل الضّل الإو به فُ   ،هو كل شيء

عوب لغاية  قوالب تضمن تدجين الشّ ماط و قافي يستهدف قولبة العالم في أن الثّ  ستعمارالانّ إ

لى التحّرر  ائقة إعوب التّ ة، ولا فكاك للشّ ية العالميّ مبرياللإ اا من الدوّائر قها في وجهة أعدتّ سلفً سوْ 

 
  . 2018صيف   –مجلة "الاستغراب" العدد الثاني عشر  -ترجمة: صلاح عبد الله  - الفرنسي جاك بوشيباداسحوار مع المؤرخ   - 23



17 
 

ة و الهوية من  لحفاظ على الخصوصيّ زات مخصوصة تضمن انتاج معرفة ذات مميّ العمل على إمن 

ة متشعبة وصعبة المهمّ ذ تبدو هذه إ. و ي المسيطرظام العلم الى إحداث نظام من خارج النّ  النّفاذجل أ

نّ الإرادة في  قافية، فإورة الاتصالية يديْها على كل المجالات الثّ قع بسطت فيه الثّ ما في واسيَّ  لاو 

لمانيا  لى تجارب أمن كفيل بتحقيقها وانظر إا فإنّ عنصر الزّ ا وثقافيً ذا برُمج لها تربويً إق كسر الطّوْ 

الفلسفة هي دب والفكر و فالأ الشخصية الوطنية،  معالمالصين كيف استطاعت نحت واليابان و 

قافية  ية الثّ مبريالة الإقيمب   "مشال فوكو "  هتمّ قد ا و . لهوية والخصوصيةلإنتاج اساسية عوامل أ

إعادة  إنشاؤها و  تمّ ي   تعادة تشكيل الواقع فعديد الموضوعاإو سلطتها في تغيير معالم الحقائق  و 

  خرى .  الألطات ع بقيةّ السّ دة ثقافيا فهي التي تطب دّ لطة المح سّ نشائها من خلال علاقات الإ

ل في  جل التوغّ من أ  "فلسفة الأنوار"ي على تلميع صورته باسم كاديم الأ  ستعمارلقد عمل الا   

إلى  ة و نقديّ ا في حاجة إلى مراجعة  يً استعمار  امصنوعً باعتبارها  لامية  معاداة الظّ العقول و فوس و النّ 

في تنفيذ   ى ليتج   . وهو ما فوذ بسط النّ ريد بها المزيد من الهيمنة و أُ  نّها كلمة حقّ ، لأمحيصمزيد التّ 

عة ثقافية في ميزان  و بضافرق بين بضاعة اقتصادية أ لاو  .ترويج السلعالبرامج التعليمية و

في   ستعمارم للالاح المدعّ خر للسّ ه الآ فالديمقراطية الأمريكية هي الوج  .الليبراليةالرأسمالية و 

ة كيف عمل على محو  فريقيّ ي في الأوساط الإكاديم الأ ستعمارلى فعل الاانظر إو فلسطين المحتلة. 

يةّ  الأفكار الأصلات و طمس معالم الفنون الأصيلة و غكإبادة اللّ محتويات المعرفة قافة ونات الثّ مكوّ 

لاعب بالعقول  سائل الكفيلة بالتّ يوليبرالية تستنبط الو زالت النّ  ماو .  ويه الهوية و طمس الحقائق لتش

و ترويجها عبر  راسات المختصة أي العام العالمي عبر مراكز الدّ ى بالرّ عبر صناعة ما يسمّ 

  .المؤسسات العالمية

ى بمسميات متنوعة، و آخر مظهر له  ي بألوان عديدة وتسمّ كاديم الأ  ستعمارن الالقد تلوّ  

ا في الإقناع  لعب على وتر التطّوّر، طمعً معنى الجدةّ، و  عزف على  ذلك إلاّ يوليبرالية. وما هو النّ 

مازال  الإعلام. و قافة و الثّ ة و السياسالتنّموية في مجالات الاجتماع والاقتصاد و  بمشاريعه

  ي يعمل على تصدير مشاريعه في البلدان النّامية باعتبار الهشاشة التي تسمّ كاديمالأ ستعمارالا

  . المجتمعاتحياة في هذه مجالات ال



18 
 

ي منذ وقت مبكّر أنّ التمّاسك الثقّافي لدى الشّعوب هو صمّام الأمان  كاديمالأ  ستعماردرك الاألقد  

من ثمّ كرّست الجهود لإعداد برامج تعمل على بلبلة  ومّة والضّامن لسلامة مستقبلها.  أالحامي لكلّ 

  . بالأفكار يمكن التحّكم في المجتمعات عن بعد وبأيسر الجهود والوسائلوالمفاهيم و تغيير الأفكار. 

نْ المقررات الرسميةّ  ا مِ ي أصبح جزءً كاديمالأ ستعمار إنّ الجدير بالملاحظة هو أنّ تصدير الا

وق الثقّافي الغربي. فلا  العنكبوتيةّ على تعميق التفّ  الدوّلية العالميّة، وقد ساعدت الشّبكةلدى الدوّائر 

  نْ تلمّع صورة الحروب والإبادة العرقيةّ باسم مقاومة الإرهاب أو التعّصّب الديّني.  في أ غرو 

و  ن الحضارات ألديّني أو الحوار بيْ ح اوالواضح أنّ التوّغّل في الأوساط الثقّافيةّ باسم التسّام

ا  الثقّافات هوّ الميْسم الأسمى للإقناع بأنّ كلّ مُعرض عن هذا الحوار أو دعوى التسّامح يُعتبر رجعي̒ 

  غير مواكب لحركة التقّدمّ و التحّضر. 

إنّ الحلّ الجوهري أمام المجتمعات النّاميّة هوّ تثوير التعّليم عبر إنتاج البرامج والمقرّرات  

يّة المعمقّة  ستعمارالغرب الايّة والتصّديّ لمشاريع مبريالة والمخططات الثقّافيّة تقاوم الإالتعّليميّ 

ي إنّما تتمّ بمقاومة  كاديمالأ ستعمارالايّة فكّ الأسر منْ قيود العولمة و لتبّعيّة و الانسلاب. فعملل

. إنّ إنتاج المعرفة هو الحلّ الأساسي النّموذج السّائد بالقوة والعلاقات الجائرة عبر التعّامل القسري

  هما الحلّ الجذريّ  الموصل إلى التحّرر عبر تحرير العقول. فالإنسان الفّعال والمجتمع الحيّ 

      .سعادة منشودةلصناعة مستقبل آمل و 

  خاتمة نقدية  -6

  يكاديمللتغريب الأ جديدةفاق آ

بالاستفادة من الغرب معذورين في   صلاحا، كان دعاة الإحقيقي للغرب مخفي̒ لمّا كان الوجه ال

والتنّظيمات السّياسيّة، والفصل بين    ،الزّراعي صلاحاعتبارهم أنّ طريق التقّدمّ واحد يتمثلّ في الإ

السّلطات، وتحديد المناهج الترّبويةّ والتعّليميّة. ولكنّ دعاة التغّريب غير معذورين لأنّ حقيقة أمر  

وعمادها حركات توسّع وإرادة هيمنة ورغبة في التفّوّق لقيادة    الغرب قد أصبحت واضحة جليةّ.

  العالم بالقوّة والغطرسة. وهكذا تتعاظم المسؤوليةّ على من أدرك الحقّ وأغضى عنه.  



19 
 

وأن    ،ربية والتعّليم في أرقى درجاتهما أن يحلّلوا أوجه الغرب الإيجابيةّ ا برجال التّ لقد كان حري̒ 

 من الانضواء في حملات دعائيةّ وإشهاريّة فجّة. كما كان  بدلاً   وئهه ومساام على عيوب ث ميطوا اللّ ي 

عليهم أن يكشفوا عن حقيقة أفكار ومبادئ نمت وترعرعت في تربة ثقافيةّ مختلفة وفي فضاء 

ي هوّ في حقيقة الأمر صمّام كاديم الأ  ستعمارا لأصحاب الاالذيّ ظلّ هدفً  حضاريّ مغاير. والترّاث

وملجأ آمن لمن أراد التزّوّد منه ومراجعة ما بدا غير ملائم للعصر. لا أن يرمى به عرض  أمان 

هو    وأنّى لهم ذلك. فالترّاث ليس بضاعة ماديةّ فمنه ماالحائط كما يدعّي التغّريبيون جملة وتفصيلاً 

ا ا نابضً ش حي̒ ا يعيا وماضيً ماديّّ ومنه ما هوّ غير ماديّ ولا مرئي. وهو مخزون نفسي يشكّل أعمارً 

في العصر. وأكثر من ذلك أنّ محاولات التقّدمّ التيّ تنهض على فهم الترّاث وإعادة فهمه هي أكثر 

  ولا مستقبل دون حاضر.    تقبّل. فلا حاضر دون ماضٍ سا في الما والأكثر تأثيرً تجذرًّ 

للّسان العربي   اويبدو أنّ أفضل طريق لمقاومة التغّريب إنّما هوّ تشجيع حركة التعّريب نشرً 

  للقارئ بما يفكّر فيه الآخر حتىّ تتوسّع دوائر الاطّلاع والحوار والنّقد.  

لمّا ذبلُ العطاء الفكري في الحضارة الإسلاميةّ وسُدتّ منافذ التفّكير، وأعلن عن غلق أبواب  

غزالي في كتابه  الاجتهاد عمّ التقّليد الّذي لا يشهد له العقل بالتأّييد، على حدّ عبارة أبي حامد ال

آذنت الدوّرة الحضاريةّ بالانتقال إلى الضّفّة الشّماليّة والغربيّة   المستصفى من أصول الفقه. وعندئذٍ 

من الكرة الأرضيةّ. وبتصاعد هذه الحضارة عمل مؤسّسوها على إرساء دعائم تضمن استمرارها 

والترّويج الفعّال لكلّ ما من يةّ كاديممن أخطر هذه الدعّائم التعّويل على النخّب الأ  . ولعلَّ تأريخفي ال

وحدة في مجتمعاتنا العربية والإسلامية المعاصرة. ودعوى هذا  شأنه أن يخرّب بناء الذاّت الإنسانيّة

ار جارف يدكّ كلّ  المصير الإنساني المشترك، وأنّ طريق التقّدمّ واحد، وأنّ الحداثة واحدة وأنّها تيّ 

من عارضه، وأنّ الماضي ومكوّناته أمور بالية تشدّ إلى الوراء وتعوق حركة التقّدمّ. وكلّ ذلك  

دعاوى مجانبة للصّواب لأنّ الحضارة الغربيةّ ذاتها تعود إلى قديم الحضارة اليونانيةّ، وأنّ الماضي  

، وأنّ اشتراك الإنسانيّة الحداثة حداثاتوأنّ هو الحقل الثقّافي والفكري والمعرفي الذيّ لا ينضب، 

في كثير من عناصر المصير المشترك لا يقضي بحال على الخصوصيّات الثقّافيةّ والانتماءات  

  فيي هوّ مجرّد أداة تحجب فعّاليةّ الرّغبة كاديمأنّ التغّريب الأ تبيَّن لنالمتنوّعة والمختلفة. وهكذا ي ا



20 
 

يةّ  ا على الموضوعيةّ والجد ي الّذي يقوم أساسً كاديم ا العمل الأ جوهري̒ الهيمنة والسّيطرة ما يناقض 

  والبحث الدقّيق والتمّحيص العميق من أجل إزاحة الحُجب عن الحقائق المخفيّة.  

 الʙʸاجع

، تونس، سنة 1انظر ناجي الحجلاوي، التفكير الاجتماعي عند مالك بن نبي، الداّر التوّنسيّة للكتاب، ط  . 1

2011 ، 

  ، 2003، س 1أبو القاسم حاج حمد، منهجيّة القرآن المعرفيةّ، دار الهادي للنّشر والتوّزيع، ط . 2

انظر شلتاغ عبّود، في المصطلح الثقّافي والتغّريب، مقال منشور بمجلةّ التغّريب، مجلةّ " أفاق الثقّافة   . 3

  ،  2001، أفريل 9، س  33والترّاث" ع  

، سنة  2، ع1ثره في الشّعر، مقال في مجلّة الأدب الإسلاميّة، مج  انظر محمّد مصطفى هداّرة، التغّريب وأ . 4

1994.  

  . 1991سلامة موسى، اليوم والغد، مؤسّسة هنداوي سي آي سي، سنة  . 5

  ، 82، جانفي  278طارق البشري، سيبقى الغلو ما بقي التغّريب، مقال منشور  بمجلّة العربي، ع  . 6

لثقّافة للنّشر والتوّزيع، وبالتحّديد الفصل الثاّلث والعشرون:  عبد الرّحمان بن خلدون، المقدمّة، دار عالم ا . 7

  .ا بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيهّ ونحلته وسائر أحواله وعوائدهفي أنّ المغلوب مولع أبدً 

منشورات المكتبة العصريةّ، صيدا، بيروت، سنة  ، ستعمارمصطفى الخالدي، التبّشير والاعمر فرّوخ و . 8

1953.  

  م.   1979شروط النّهضة، دار الفكر، دمشق، ي، مالك بن نبّ  . 9

مشكلة الأفكار في العالم الإسلاميّ،  تعريب محمّ عبد العظيم علي، دار الحكمة للنّشر والتوّزيع ، تونس،   . 10

  ،  1985سنة 
    1981، س 1حتىّ اليوم، مؤسّسة الأبحاث العربيةّ، ط ستعماريةّ من عصر الامبريالهاري ماجدوف، الإ . 11

 

 

  

    


