
1 
 

  ا)نموذجً أمنزلة العقل في الخطاب الديني (الطاهر بن عاشور  
  أستاذ فلسفة الدين   د/ صابرين زغلول السيد

  كلية البنات 

  جمهورية مصر العربية   –جامعة عين شمس  

   ملخص                                                              

  ا) نموذجً أالطاهر بن عاشور    العقل في الخطاب الديني  منزلة(                           

   

 فكريَّةً   ومنظوماتٍ   يَّاتٍ،إيديولوج  -في مجتمعنا الراهن-  والإرهابيةوراء الحركات العنيفة   أنَّ   شكَّ  لا
ذته بعض  الذي   ومن بينها الخطاب الدينيُّ؛ من الخطاب،  مختلفةٌ   أشكالٌ   فيها  اسْتُـعْمِلَتْ  عديدةً  اتخَّ

عن أصل   منحرفةً   ومصالحها السياسية والاقتصادية، لخدمة أغراضها،  الجماعات ستاراً ووسيلةً 
ورات المختلفة في الث   مع دخول عالمنا العربيّ  وأضحت الحاجة ضروريَّةً   وغاʮته،   وحقيقته،  الدين،

، من أجل    من الناس؛  أكبر فئةٍ وتغيرت لهجة الخطاʪت الدينية لحشد   المعروفة بثورات الربيع العربيِّ
وأصبح الإيمان ʪلنص الديني  في ذلك،  الدين محصورٌ   وكأنَّ   معينةٍ،  أو فئةٍ   مصلحة حزبٍ 

 ًʭتمع المختلفة،  دون تعقُّلٍ،  أعمى  إيماĐالصراعات    واشتدَّت  فحدثت الفرقة بين طوائف ا
من    دَّ ـومن أجل ذلك كان لا بُ   ة،للخروج من هذه الأزم  مُلِحَّةً؛ وʪتت الحاجةُ   المختلفة،  ϥنواعها

  الخطيرة.  الآفات   للشفاء من هذهج المناسب والعلا  البحث عن الحلول المختلفة،
وعه في مشر     م"1973 -1879لطاهر بن عاشور) ''  الشيخ ا(  العلامة التونسيِّ   تجربة  ولعلَّ 

نفسها تحليل الواقع من النماذج المعاصرة التي كلَّفت   انموذجً   تعد -الإصلاحي المتنوع
، ،  الدينيِّ ، والاجتماعيِّ ،  والسياسيِّ فقد أراد الخروج ʪلدين   ونقد الخطاʪت السائدة فيه،  والتربويِّ

من    داعيًا إلى تحرير العقل الإنسانيِّ   وعلومه من حيِّز الجمود والتقليد إلى التجديد والإصلاح،
التصوُّرات  كلِّ   عن  البعيد  ر الإنسانيِّ للنظ المعطيات وفقًا والتعامل مع كلِّ   قيوده،  كلِّ 

على إظهار مقاصد    قامت دعائمها  وذلك من خلال كتبه المتنوعة التي  والتفسيرات الجامدة،  القبليَّة،
والتي هي أصل الخلق    على الفطرة التي فطر الله الناس عليها،  بنُِيَتْ   التي  الشريعة الصحيحة؛

    .  حثهذا الب  كما سيتضح من خلال   الإنسانيِّ 

   
  
 
  



2 
 

The Status of Mental in Religious Discourse (Al-Taher 
bin Ashour as a model) 

 
Abstract:  

  

There is no doubt that behind the violent and terrorist 
movements especially “in our current society” are many 
ideologies and intellectual systems in which different forms of 
discourse have been used، including religious discourse;  Which 
some groups took as a cover and a mean to serve their political 
and economic agenda, deviating  from the its origin، its truth، and 
the goals of religion. The need became necessary with the entry 
of our Arab world into the various revolutions known as the Arab 
Spring، and the tone of religious discourses changed to mobilize 
the largest group of people; for the benefit of a particular party or 
group، as if the religion is limited to that، and belief in the 
religious text has become a blind belief without rationality; so 
division occurred between the different sects of society، and 
conflicts of all kinds intensified، and the need became urgent to 
exit from this crisis;  thus, it was necessary to search for different 
solutions، and appropriate treatment;  to cure these dangerous 
lesions. 

Perhaps the experience of the Tunisian scholar Sheikh  Al-
Taher  bin  Achour (1879- 1973)  in his various reform projects is 
a model of the contemporary models that have tasked themselves 
with analyzing the religious، social، political، and educational 
reality، and criticizing the discourses prevalent in it.  And 



3 
 

imitation to renewal and reform، calling for the liberation of the 
human mind from all its restrictions، and dealing with all data 
according to the human far view from all tribal perceptions، and 
rigid interpretations، through his various books whose pillars are 
based on showing the purposes of the correct Sharia; which is 
built on the instinct that God created the people on it، which is 
the origin of human creation as we become clear through this 
research .  

  

  

  - مقدمة: 
التي سلبت من الإنسان روحه وعقله   ؛ات المختلفةيَّ يديولوجا ʪلإمليئً  -في السنوات الأخيرة -   أصبح عالمنا المعاصر 
 ةٍ وهميَّ   وأقحمته في وعودٍ   ، بقواها على كل اتجاهاته وميوله  يرسف في أغلالها وتسيطر  مطلقةٍ   ةٍ وأفضت به إلى عبوديَّ 

التي استعملت الخطاب   ؛ةات الدينيَّ يَّ يديولوجالإنسان الإرت في  ات التي أثَّ يَّ يديولوجومن بين الإ، عي خلاصهتدَّ 
  وغاēʮا.  ، فته وفق مصالحهاوكيَّ   ،الدينيَّ 

 عديدةً   ةً فكريَّ   ومنظوماتٍ   ، اتٍ يَّ إيديولوج -في مجتمعنا الراهن-وراء الحركات العنيفة والإرهابية   أنَّ  ولا شكَّ 
 ا ووسيلةً ذته بعض الجماعات ستارً الذي اتخَّ   ، ومن بينها الخطاب الدينيُّ   ، من الخطاب مختلفةٌ   أشكالٌ فيها   اسْتُـعْمِلَتْ 

وأضحت الحاجة   ،وغاʮته ،وحقيقته  ، عن أصل الدين منحرفةً   ،ومصالحها السياسية والاقتصادية  ، لخدمة أغراضها
وتغيرت لهجة الخطاʪت الدينية  ،العربيِّ في الثورات المختلفة المعروفة بثورات الربيع    مع دخول عالمنا العربيّ   ةً ضروريَّ 

وأصبح الإيمان   ،في ذلك  الدين محصورٌ   وكأنَّ   ،معينةٍ   أو فئةٍ  من أجل مصلحة حزبٍ   ؛ من الناس لحشد أكبر فئةٍ 
 ًʭلنص الديني إيماʪ  تمع المختلفة  ؛ لٍ دون تعقُّ   أعمىĐنواعهات  واشتدَّ   ، فحدثت الفرقة بين طوائف اϥ الصراعات 

من البحث عن الحلول   دَّ ـومن أجل ذلك كان لا بُ ؛  للخروج من هذه الأزمة  ؛ةً حَّ لِ مُ   وʪتت الحاجةُ  المختلفة،
  الخطيرة.  الآفات للشفاء من هذه   ؛والعلاج المناسب    ،المختلفة

 وتناقضها مع النصِّ   ،وبيان ēافتها ،ونقدها  ،وتفكيكها ،وتحليلها  ، اتيَّ يديولوجإلى دراسة هذه الإ عاجلةٍ   نا بحاجةٍ إنَّ 
– والمعرفة    - من جهةٍ -  للإيمان  ويعتبره أصلاً   ،على استعمال العقل  القرآن الكريم يحثُّ   أنَّ  ةً خاصَّ   ، نفسه  الدينيِّ 
 )1( ﴾مُهُمُ الْكِتَابَ وَالحِْكْمَةَ وَيُـعَلِّ ﴿  : قال تعالى،ل  والتعقُّ س  المقدَّ   فجمع بين معرفة النصِّ   ؛ أخرى  من جهةٍ   - اعمومً 

 ان يميز   اللذين في الوعي والإدراك   والتي تتمثَّل  خلوقات، الم من سائر   غيرهفالعقل هو الأمانة التي حملها الإنسان دون  
 النصَّ   أنَّ  خاصةً   ،ل الإنسان لهاوتعقُّ  ،سةبين النصوص المقدَّ   الإنسان عن سائر المخلوقات، ولا يوجد تناقضٌ 

 
 129البقرة : -1



4 
 

    ."بن رشد ا"كما قال    الحقَّ   يضادلا   والحقُّ   والعقل حقٌّ   حقٌّ  الدينيَّ 
الشيخ   أطلق عليه  والذي   )2( م  "  1973 -1879''   )الشيخ الطاهر بن عاشور(  العلامة التونسيِّ تجربة    ولعلَّ 

من النماذج  نموذجٌ ϥنَّه   - في مشروعه الإصلاحي المتنوع  -   ) سفير الدعوة(  )3( "م 1905-   1849"  ) محمد عبده(
  ،فيهونقد الخطاʪت السائدة    ،والتربويِّ   ،والسياسيِّ   ، والاجتماعيِّ   ، فت نفسها تحليل الواقع الدينيِّ المعاصرة التي كلَّ 

ذه التجربة وسوف نعرض في البحث له  ،وإعادة بنائه  ،لإنقاذ العالم الإسلاميِّ  ؛ة جديدةة تنويريَّ واقتراح مشاريع فكريَّ 
أضرارها  والتي لها  يِّ يديولوجذي المنحى الإ  المعاصر   طاب الدينيِّ الخ  آفاتالحلول القادرة على إخراجنا من    أحد ك

  . وتحريره  ر اĐتمع الإسلاميِّ ا أمام تطوُّ ا فعليč عائقً ل  تمثِّ   و،  على اĐتمع الإسلامي
    

 
امع هو محمد الطاهر بن محمد الطاهر بن عاشور عالم وفقيه تونسي أسرته منحدرة من الأندلس ترجع أصولها إلى أشراف المغرب الأدارسة  تعلم بج   -2

شيخ الجامع الأعظم " الزيتونة " وفروعه وكان أول من حاضر ʪلعربية في تونس  في    أهمهاتولى عدة مناصب     أصبح من كبار الأساتذة   فيه،الزيتونة ثم  
تابه في ها كالقرن العشرين ، أما كتبه ومؤلفاته فقد وصلت إلى  الأربعين وهي غاية في الدقة العلمية وتدل على تبحر الشيخ في شتى العلوم ومن أشهر 

  التفسير" التحرير والتنوير " وكتابه " مقاصد الشريعة " وكتابه  " أليس الصبح بقريب " وكتابه "أصول النظام الاجتماعي  في الإسلام " 
 م. 2008للكتاب، تونس، للمزيد عن سيرته: انظر: محمد الحبيب بن الخوجة: شيخ الإسلام الإمام الأكبر محمد الطاهر بن عاشور، الدار العربية  -
: عالم دين وفقيه ومجدد إسلامي مصري؛ يعد أحد رموز التجديد في الفقه الإسلامي في العصر الحديث، ومن دعاة النهضة والإصلاح    محمد عبده  -3

 الإصلاح التربوي والاجتماعي.  م)، وتوطدت العلاقة بينهما؛ لميلهما إلى 1903في العالم العربي، وقد التقى ʪلإمام ابن عاشور عندما زار تونس (



5 
 

  : مطالب  عدة  يتضمن  محاور البحث :
   : أهمية  العقل  المطلب الأول   

  علاقة العقل ʪلشرع عند ابن عاشور :    المطلب الثاني 
  مفهوم الخطاب :    المطلب الثالث
  فيها ساليب الخطاب الديني وأثر العقل  أ:    المطلب الرابع

  إنتاج مفاهيم العنف :   فيمفاسد أدلجة الدين وأثرها  :  المطلب الخامس
  . والتوصيات    أهم نتائج البحث وتحتوي الخاتمة :  اوأخيرً 

  
  ) 4(: أهمية  العقل   المطلب الأول 

الإنساني والمتوقفة على جمود معتقدات الأجداد لقد جاءت دعوة الأدʮن موجهه لتلك التصورات المعطلة للعقل  
وتوجيهه إلى الاستدلال ، فنزلت الرسالات السماوية تدعو إلى حقائق الإيمان متنوعة في خطاب الوحي،  والآʪء

  .العقلي لإثبات المسائل الإيمانية 
والمقصود من ،  )5(" ويقال للعلم الذي يستفيده الإنسان بتلك القوة   ،والعقل " يقال للقوة المتهيئة لقبول العلم  

هو العقل الذي يوجد في الإنسان ʪلطبع ويدرك العلل والمعلولات بين الحوادث وهو العقل المتهيئ لقبول العلم  : " 
ʪ لعقل والطبع السليم وبحسب ما يعرفه الفلاسفة المسلمون قوة للإدراك وللتصور وللتفكير وهذا ما يسمى

هو الذي المستفاد من هذه القوة "العقل الثاني  أما    ) 6( "العقل ʪلقوة  ، والغربيون على العموم هذا هو العقل النظري  
ومن   .)7( يكتسبه الإنسان عن طريق الحواس والتجربة " العقل ʪلفعل "وهذا الأخير شائع بين الناس ʪلتجربة"  

فأخذ على   -في تفكيره   - البعد التنويري    )ابن عاشور(  احتضن   منطلق المركزية التي يحتلها العقل في الإنسان فقد 
ينظم حياة الدنيا والآخرة فتسلح   ا نموذجً أعاتقه تقريب المسائل الإسلامية من الزاوية الحضارية الفكرية بوصفها 

فانطلق من أن الله جعل الإنسان خليفة في الأرض وكلفه ،  ʪلنزعة العقلية النقدية ودورها في الإصلاح والتنوير
ϵ  8( هو الآلة الوحيدة لذلك التدبير "فالعقل "   ،بما وهبه الله من ملكة العقلالحياة    شؤون عمار أرجائها وتدبير( 

تحمله هذه العبارة  بكل ما )9( سلطان العالم الأرضي"  ا دوره الحقيقي بوصفه " الإنسان بواسطة العقل متخذً وأصبح  
كإعمال العقل والمسؤولية والفعل والتمكين وأسس هذه الحقيقة بناء على أن الخلافة هي " القيام   دلالات،من كل  

 
تصل به واو الجماعة اارع وخصوصاً ما  بصيغة الفعل المض  اءتج  –إلا واحدة    –ت مادة (ع ق ل) في القرآن الكريم (تسعاً وأربعين مرة) كلها  ءجا  -4

و ( نعقل ) و ( يعقل ) جاء كل منها مرة مرة وفعل ( عقل )    )22(مرة ويفعل ( يعقلون ) تكرر    249(ففعل ( تعقلون ) تكرر    ،: تعقلون ويعقلون  
  القرآن الكريم بوجوب التعقل . آʮت وقد تضمنت   )تعقلون  أفلاواحدة صيغة (

  313ص  ، 1998ماليزʮ  ،الجامعة الإسلامية   ، 4التجديد عدد  ،عثمان قرة دنيز :علاقة الوحي ʪلعقل    -5
 313المرجع السابق :ص -6
  314المرجع السابق  -7
 103،ص   1967ابن عاشور "محمد الطاهر" : أليس الصبح بقريب ، الشركة التونسية للتوزيع ، تونس  -8
 103، ص 1977ابن عاشور "محمد الطاهر" : أصول النظام الاجتماعي في الإسلام ، الشركة التونسية للتوزيع ، تونس ،  -9



6 
 

"دون احتياج ذلك  و   )10( أن ذلك لا يقوم إلا ʪلعلم "  لعمران بجميع أحواله وشُعبه ... ولا شك َّ ابما أراد الله من  
لما ظهر في واقعنا الحالي من  "ابن عاشور"نلاحظ في ذلك استشراف  ، و )11(إلى التوقيف في غالب التصرفات"

جه ظهور الجماعات التكفيرية التي والذي كان من أخطر نتائ  )12( أفكار متطرفة ربطت  مفهوم الخلافة ʪلحاكمية
وĔا لا ينبغي أن ترجع إلى النص وحده بحجة احتوائه على ؤ فمسؤولية الحياة وش،  نشرت الإرهاب في عالمنا المعاصر

رد التأويل المتداول ϥن   "ابن عاشور"الكلي لحلول كل المشكلات كما استقر في الثقافة التقليدية ومن ثم عكف  
أنه Ϧويل بعيد    ابرً معت )13( ﴾مَّا فَـرَّطْنَا فيِ الْكِتَابِ مِن شَيْءٍ ﴿:الكتاب هو القرآن الكريم كما جاء في الآية القرآنية

رادته الجارية على وفقه إبمعنى المكتوب وهو المكني عنه ʪلقلم المراد به ما سبق في علم الله و   - هنا   -وأن " الكتاب 
الذي هو مناط التكليف وآلة التدبير   ،لانتفى دور العقل ا عقدʮً في إشارة إلى أن القرآن الكريم لو كان مطلقً  )14("

ون الحياة وتغيراēا أعقد وأدق من أن ؤ فش  ، عمار في هذه الحياة  والقيام بمقتضيات الإ  ،شؤون الاستخلاففي  
للنظر والبحث والكشف عن نواميس الكون وقوانين العمران البشري   ا فالإنسان مدعو دائمً   ،تكتمل داخل النص

يستقي   " ابن عاشور"أن    ولا شكَّ ،   )15( »؟  كم في هذا العالم من نواميس مغفول عنها  « "ابن عاشور"فيقول  
الذي دعا إلى إعمال الإنسان لعقله في   -وسلم   ه  عليصلى الله  - Ϧويله من نور العقل البشري ومن سنة النبي  

وهذا الحديث يتضمن ،    )16( الحياة وفي ذلك يقول صلى الله عليه وسلم " أنتم أعلم ϥمر دنياكم "  شؤونتدبير  
إلى استنباط    وصولاً  ،والتحليل والاستقراء  ،  وإعمال العقل البشري ʪلبحث   ،شؤوĔاϥحوال الحياة و   ا ʫمً   اوعيً 

استقراء آʮت كثيرة من الكتاب وأخبار صحيحة   أن « "ابن عاشور"يؤكد    لذا  ،شؤون حياتنال  الأحكام الضرورية
في وقوفهم عند الظواهر  ا وذم أممً   ، من السنة اقتضى الاعتبار في أدلة الشريعة وبذل الجهد في استجلاء مراد المشرع  

وفي ذلك ،    )17( »النص) في كل مسألةون التوقيف (الذين أخذوا يسأل  اوإعراضهم عن النظر والاستنباط وذم أيضً 
فيما ذهبا إليه من عدم " ،  والشاطبيّ "  ،"م الجوزيّ ابن القيِّ "مع أئمة المسلمين مثل   "ابن عاشور"اتفاق    نلاحظ

يقول   ، والجهل لمقاصد أئمة المسلمين    ، وجمود في الدين  ،من جمود للعقل هف على المنقول فقط لما يترتب عليالوقو 
وجهل مقاصد علماء المسلمين و السلف الماضيين   ،   ابن القيم "فالجمود على المنقولات أبدا ضلال في الدين

....ومن أفتى الناس بمجرد المنقول في الكتب على اختلاف عرفهم وعوائدهم وأزمنتهم وأحوالهم وقرائن أحوالهم فقد 
مام الشاطبي فين كما يقول الإ ل الصادرة على المكلفلا يحكم اĐتهد على فعل من الأفعا،  )18( ضل وأضل"

 
    4ص  1984،الدار التونسية للنشر 1لتحرير والتنوير ،جابن عاشور " محمد الطاهر" :تفسير ا -10
 413المرجع السابق ص  -11
م " وهو من أكثر المفاهيم التي ارتبطت   1966  -1906م " وسيد قطب  "  1979-1903الأعلى المودودي  "  أبيظهر هذا المفهوم عند    -12

 ا ا كافرً ية وساد الطاغوت واعتبار الحاكم  بغير الشريعة الإسلامية حاكمً بمفهوم الجاهلية والطاغوت بمعنى :إذا غابت حاكمية الله ظهرت الجاهل
 38الأنعام : -13
  217، ص 7ابن عاشور: تفسير التحرير والتنوير، ج -14
 335ص 2المرجع السابق ج -15
 ،ʪب امتثال ما قاله شرعًا 2363صحيح مسلم : ح  -16
 140، ص1928الشريعة ، الشركة التونسية للتوزيع ، تونس ابن عاشور " محمد الطاهر" : مقاصد  -17
 78، ص 3. ج 198الجوزية ، ابن القيم : أعلام الموقعين عن رب العالمين ، مكتبة الكليات الأزهرية ،لقاهرة ،  -18



7 
 

لمصلحة فيه تستجلب أو  اقدام أو ʪلأحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل ʪعتباره مشروعً ʪلإ"
استعادة دور العقل في البحث والفهم وفي تنزيل الأحكام على إلى "  " ابن عاشور"ومن هنا دعا  ،)19"( لمفسدة تدرأ  

فبالعقل ϩتي للإنسان أن يتصرف في   ،الحياة ʪعتبار العقل أقوى عنصر في تقويم البشر  شؤونالأوضاع الملائمة ل
أي إعاقة للعقل للقيام بدوره المكلف   " ابن عاشور" ولهذا نقد  ،  )20( أن يضعها في موضع الحاجة إليها"خصائصه و 

وهو ،  كبر عامل من عوامل سلب الذات المؤدي إلى خسران الإنسان لدوره المنوط به في هذه الحياة أوهذا   ،به
خسروا "  )21( ﴾الَّذِينَ خَسِرُوا أنَفُسَهُمْ فَـهُمْ لاَ يُـؤْمِنُونَ ﴿  :قوله تعالى  " ابن عاشور"إعمال عقله. وفي ذلك يفسر 

لمعرفه حقائق  المعقولاتأنفسهم عدموا فائدة الانتفاع بما ينتفع به الناس وهو العقل والتفكير وحركة النفس في  
لما فيه من جمود ، ن آفة تعطيل العقل ʪلخروج من دائرة الحياة يؤدي في الدخول إلى دائرة الموت  إ بل ،    )22( الأمور" 

اَ يَسْتَجِيبُ الَّ ﴿  : وفي ذلك يفسر قوله    ، والحضارة التي لا تتوقف  ،  وتعطيل مسار حركة الحياة   ذِينَ يَسْمَعُونَ  إِنمَّ
ُ ثمَُّ إِليَْهِ    وَالْمَوْتَى َّɍعَثُـهُمُ ا وبجانب ،    )24(الموتى استعارة لمن لا ينتفعون بعقولهم ومواهبهم"يقول "  )23( ﴾يُـرْجَعُونَ يَـبـْ

  ʭقات دفع الحياة في مسار تقدمها الارتكاز في المستوى التشريعي إلى أن أكبر معوِّ   " ابن عاشور"ذلك يوجه نظر
مات العقل الفقهي القديم وأصبح ذلك من مقوِّ   ،أنه قياس الشاهد على الغائب  ىعلى مبدأ القياس الذي فهم عل
هذا النحو يؤدي إلى اختلاط الحقيقة ʪلوهم فهو " قياس يصادف الحق ʫرة   وشدد على أن فهم القياس على

)26( لخاص " في أحيان كثيرة إلى مذلة الخطأ بين التشريع العام والتشريع ا لأنه يؤدي " ؛  )25( ويخطئه ʫرات "
  ، 

Ϧويل ظواهر الأحكام على محامل قل والاجتهاد في "هي إعمال الع ،ϥن حقيقة القياس  " ابن عاشور"ولذلك يؤكد  
صالحة لمختلف أحوال الناس ... فلا يجدر بحال أن يكون معنى صلوحية التشريع للبشر أن الناس يحملون على 

تباع تفريعات الأحكام وجزيئات الأقضية ال العرب في زمن التشريع ولا على  خاص مثل أحوا  ة تباع أحوال أما
م ذلك أحوال بقية الأمم والعصور أو لم ءتشريع بين ظهرانيهم سواء لاالمراعى فيها صلاح خاص ممن كان ال

يلائم... إذ لو كان هذا هو معنى صلوحية الشريعة لكل زمان لما كان هذا من مزاʮ شريعة الإسلام وخصائصها 
فالشريعة ليست بنكاية ... والأهم في نظرها إمكان تحصيل مقاصدها في عموم الأمة وخاصة الأفراد ولا يتم ذلك 

وهو ألا   إلى سبب آخر من أسباب سلب الذات المسلمة   "ابن عاشور"ويشير     ،)27( الرفق" إلا بسلوك التيسير و 
ويؤكد ذلك بتحليله   ،   )28( " خطأ اللجوء إلى القدر في أعذارهم وخطأ التخلق ʪلتوكل في تقصيرهم وتكاسلهم "

 
  194،ص  2الشاطبي ، أبو إسحاق : الموافقات ، دار المعرفة ، بيروت  ، ج -19
 30ص  2ير ، جابن عاشور : التحرير والتنو  -20
 20الأنعام : -21
 154،ص7ابن عاشور : التحرير والتنوير ج  -22
 36الأنعام  -23
 154،ص  7ابن عاشور : التحرير والتنوير ج -24
 213، ص22ج :المرجع السابق -25
 92مقاصد الشريعة ، ص :ابن عاشور  -26
 93ص: المرجع السابق  -27
  100ص : المرجع السابق -28



8 
 

سألة تقع ضمن دائرة العقل حيث ʪعتبار أن هذه الم ، لمفهوم المشيئة الإلهية التي تدور حول مسألة القضاء والقدر
من خلال " Ϧثير الزمان والمكان وتكوين الخلقة وتركيب الجسم والعقل ومدى قابلية الفهم  "ابن عاشور"يحللها 

فعلى قدر تقدم العقل في الكشف عن القوانين المتحكمة في هذه    )29( وتسلط اĐتمع والبيئة والدعاية "،  والتفهم،
تسلط   –قابلية الفهم والتفهم    –تكوين العقل  –تكوين الخلقة    –المكان  -العناصر المكونة للمشيئة الإلهية "الزمان 

يتسنى   ،لخارجية  ا عن التأثيرات الذاتية واالدعاية "  وسيره وفق ما تقتضيه النتائج المتوصل إليها بعيدً   –البيئة  
هكذا يتحول مفهوم القدر من اĐال   ، ا لها على أرض الواقع  ومترجمً   ،ا عن المشيئة الإلهيةللإنسان أن يكون معبرً 

والتي أساسها العقل ومن هنا ،  وقدراته  ، المتعالي إلى اĐال الطبيعي القابل للدراسة والفحص ،حيث قوى الإنسان 
  .   ضارته وʫريخه من خلال مركزية إعمال العقل البشري تتحدد مركزية الإنسان في صنع ح

عن الغلو ا  بعيدً   –في مقاصدها    - هنا هي إظهار سماحة الشريعة الإسلامية    "ابن عاشور"ة  أن إشكاليّ  ولا شكَّ 
ستعادة مكانة الإنسان ا ومسعى ابن عاشور في ذلك  ، والتشدد الذي يلجأ إليه بعض أئمة المسلمين في خطاēʪم  

أن ϩخذ الإنسان   هعمارها على خلاف التفسير الحرفي الذي مؤداإ و،  التي منحها الله له في استخلاف الأرض 
للشريعة والعقيدة من أهل البدع  لجمود التفسير  وهم    وهذا.  حق التصرف فيما هو من اختصاص الذات الإلهية  

  والأهواء . 
  علاقة العقل ʪلشرع عند ابن عاشور :   المطلب الثاني

في تعرضه  لمسألة علاقة العقل ʪلشرع من خلال منهج فلسفي لم يتعرض له كثير من فقهاء " ابن عاشور"إن  
في  اطريقً  من بعضها  الآخر  البعضها ومتخذً  احضً مدعصره و ذلك من خلال تحليله لبعض التيارات الفلسفية 

فعند تفسيره لقوله  ،  عويتضح ذلك من خلال وقوفه على معنى الفطرة وارتباطها الوثيق ʪلعقل والشر  ،تفاسيره
هَا   اɍَِّ الَّتيِ فَطَرَ   فِطْرَتَ   حَنِيفًا للِدِّينِ   فأَقَِمْ وَجْهَكَ   ﴿  : تعالى لِكَ الدِّينُ   لخِلَْقِ   لاَ تَـبْدِيلَ   النَّاسَ عَلَيـْ الْقَيِّمُ وَلَٰكِنَّ   اɍَِّ ذَٰ
  )30( ﴾النَّاسِ لاَ يَـعْلَمُونَ   أَكْثَـرَ 

وكلها أمور عقلية أو   ، لأن الإسلام عقائد وتشريعات  ؛ "فطرة عقلية  أن الفطرة في الإسلام   " ابن عاشور"وضح  ي
الزمخشري وابن عطية (أمثال    للفطرة  على المفسرين هوقد اعتمد على تفسير ،    )31( جارية وفق ما يدركه الحق "

ة أفي نفس الإنسان التي هي معدة ومهية التي  ألهيوالذي يعتمد عليه في تفسير هذه اللفظة أĔا الخلقة وا"  )  والبغوي
ا لمفهوم الفطرة Ĕϥا توضيحً   "ابن عاشور"ويزيد  ،   )đ )32ا الله تعالى ويستدل đا على ربه ويعرف شرائعه "  لأن يميز

ومحاولة مشيه على   ،على رجليه فطرة جسدية    هفسير   ، وعقلاً  اأي جسدً   ا وʪطنً   ا"ما خلق الله عليه الإنسان ظاهرً 
واستنتاج   ،ومحاولة عمله برجليه خلاف الفطرة،وعمل الإنسان بيديه فطرة جسدية    ، اليدين خلاف الفطرة

من غير سببه المسمى هذا   يءومحاولة استنتاج الش  ،أسباđا والنتائج من مقدماēا فطرة عقلية المسببات من

 
 213، ص 22التحرير والتنوير جابن عاشور :  -29
  30الروم :  - 30
 185الجزء الثالث ص  مقاصد الشريعة ، :بن عاشور ا -31
  13ص ،جتماعيالنظام الاأصول  ابن عاشور :  -32



9 
 

ϥن وصف الإسلام للفطرة "لا   "عاشور  ابن"ويؤكد  )33( "   الاستنتاج في علم الجدل بفساد الوضع خلاف العقلية
وإنما المقصود أنه   ، لأن الإسلام عقائد وتشريعات وكلها مدركة ʪلعقل ؛يقُصد به أنه الفطرة الظاهرية الجسدية

 في ربطه للفطرة بنور العقل والذي ذهب فيه "ابن سينا"ويستشهد بما ذهب له    )34( الفطرة الباطنية العقلية " 
 ، اولم يعتقد مذهبً   ،لكنه لم يسمع رأʮً  ،فسه حصل في الدنيا دفعة وهو عاقلهم  الإنسان ن أن يتوّ   "ومعنى الفطرة : 

ا ثم يعرض على ذهنه شيئً   ، ولكنه شاهد المحسوسات وأخذ منها الحالات  ،ولم يعرف سياسةً   ، ولم يعاشر أمةً 
وليس كل ما   . فإن أمكنه الشك فالفطرة لا تشهد به، وإن لم يمكنه الشك فهو ما توجبه الفطرة  ،ويتشكك فيه

  )35(  "  إنما الصادق فطرة القوة التي تسمى عقلاً   ، توجبه فطرة الإنسان بصادق  
مركبة من  ةقيسوغيرها واتخاذهم أ  تما ذهبت إليه السفسطائية ϵنكارهم الحسيات والبديهيا "ابن عاشور"ويرفض  

  ) 36(فإنكار السفسطائية ثبوت ذلك خلاف الفطرة العقلية"ء خصومهم فيقول "الوهميات لدحض أرا
إلا   - بن عاشور كما يذهب ا- ا على اĐتمع لخطاēʪم المضللة لأننا لا نجدهم متفقين ومثل هؤلاء هم أشد خطرً 
بل تجد سلطان هذين الأخيرين أشد بمقدار شدة ضعف العقول وتجد أهل العقول   ، في " الوهميات والتخيلات  
"  تحت الفطرة منه إلا الحقائق   يدخل   لا ذلك أن الوجدان الإنساني العقلي،   )37( الراجحة في سلامة منها "  

لذلك  "تجد العقلاء ،    )38( لأĔا ليست مما فطر عليها العقل " ؛ولا يدخل فيها الأوهام والتخيلات  ،عتبارʮتلاوا
بل تجد سلطان هذين الآخرين   ،متفقين في الحقائق والاعتبارʮت ، ولا تجدهم متفقين في الوهميات والتخيلات
الملاحظ أن اضطلاع    ومن .    )39( أشد بمقدار شدة ضعف العقول وتجد أهل العقول الراجحة في سلامة منها "

ʫم بما تحمله نصوص الشرع   على وعيٍ   امرتكزً   ا شموليً  ابمسائل الفلسفة والمنطق أعطت لتفسيراته بعدً   " ابن عاشور"
ا لحيز التطبيق على ارتباط العقل ʪلشرع فكل الحقائق التشريعية لن تجد لها طريقً   ولذلك  أكدَّ  ،ومقاصد   من معانٍ 

ϥسمائها ومعانيها المرادة   ، ة من التعاليم  يدعو إليه القرآن وكلام النبي صلى الله عليه وسلم  الأمّ "  بدون العقل  فما 
  في الأمر والواقع نفسه .  ،له أمور متميز بعضها من بعض  

على الخارج فتجدها مطابقة وتطبقها  ،  "فالعقائد الإسلامية وشرائع الإسلام وقوانينه حقائق تدركها العقول
مما يؤدي للأوهام  ،ا معرفة مقصد الشرع حتى لا تختلط مسائله ببعضهاومن أجل ذلك كان لزامً ،    )40(للواقع"

هو قطعي في أحكام الشريعة ما لم   كل ما   "  ابن عاشور"فترسف الأمة في براثن الضلال  ولذلك رفض    ،والضلال
هي الغاية التي   - فيما يتعلق ʪلشريعة    - ومن هنا فإعمال العقل    ، والبرهان أنه كذلك،_  ʪلدليل العقلي    -يتبين  

أن قواعد الأصوليين من الفقهاء ليست قطعية وقد   " ابن عاشور"  ويرى   . مقاصد الشريعة  - من خلالها  - تتحدد  
 

 17المرجع السابق : ص  -33
 20المرجع السابق : ص  -34
 181ص 3ابن عاشور : مقاصد الشريعة الجزء  -35
  180ص :المرجع السابق  -36
 185:المرجع السابق  -37
 184ص:المرجع السابق  -38
  185ص :ق بالمرجع السا -39
 26ص ،،في الإسلام  الاجتماعي النظام  أصولابن عاشور : -40



10 
 

في قول الجويني " فإن قيل تفسير أخبار الآحاد والأقيسة لا تلقي إلا في  )البرهان (رد على الإمام الجويني في كتابه  
بين من ذكرها ليت دَّ  ـأصول الفقه وليست قواطع  قلنا : حظ الأصولي إʪنة القواطع في وجوب العمل đا ولكن لا بُ 

  )41( المدلول ويرتبط ʪلدليل " 
قواطع يمكن توقيف  علماء أصول الفقه قد دونوا أصولاً   على ذلك بقوله : "لم يرَ  " ابن عاشور"وقد علق الإمام  

  )42( المخالف عند جريه على خلاف مقتضاها كما فعلوا في أصول الدين" 
فإن معرفة هذه لذا   ،تدل عليها ظواهر النصوص  لا ة ، والتي باطنالعاني  المهي قائمة في  إذن  فالمقاصد الحقيقية   

ابن "كذلك أنكر   ل ،فاظ بحالا رجوع في ذلك إلى الألنة، و المقاصد ينبغي أن تلتمس في هذه المعاني الباط 
نه لم ϩت في أ  «   " ابن عاشور"فيرى    ، بوجود مسائل قطعية في الفقه  "أبو إسحاق الشاطبي"ما ذهب إليه    " عاشور

جمع القواطع الأصولية المتعارف عليها وتعييرها بمعيار النظر   «   " ابن عاشور"وقد حاول  )43(   هذه المسائل بطائل» 
والنقد بنفي الأجزاء الغريبة مع إعادة صوغ هذه المسائل صياغة مقصديه الغاية منها إظهار مدارك الفقه وأهدافه  

الفقه علماء أفذاذ من أجل  الجليلة لتأسيس علم مقاصد الشريعة ولقد سبقه في الكتابة في هذا الموضوع  
وا بفوائد كثيرة فكان ما فعله الشيخ هو ؤ ئل هذا العلم و تقعيد قواعده فجاحاولوا البحث في مسا،   )44(والنظر»
لذلك لا يؤيد ،)45( بعضهمهؤلاء بتنقيح ما دونوه مع تجنب بعض التطويلات والخلط الذي وقع فيه    ʬرآاقتفاء  

وهذا هو المقصد   ،بل يريد إعمال العقل للتفهم والتدبر ،  اشكليً   ظاهرʮً  ا ربط العقيدة ʪلعقل ربطً   " ابن عاشور"
 عاني أو مقاصد أو أوصاف فليس معنىالأساسي لمقاصد الشريعة فيقول "إذا كان غرضنا ربط أحكام الشرع بم 

ولذلك ،   )46( ذلك أن نربطها ϥوصاف شكلية أو أسماء صورية لا حقيقة لها ولهذا وقع بعض الفقهاء في أخطاء"
مقاصد الشرع ويؤكد أن " استقراء أدلة أحكام معينة مشتركة في   ى عمل أدلة منطقية في البرهنة علا يستفهو دائمً 

فحفظ نظام العالم واستدامة ،    )47( علة ما يؤدي إلي اليقين ϥن تلك الحكمة مقصد قصد إليه الشرع وأراده "
وصلاح ما بين يديه من موجودات العالم الذي صلاح الإنسان في عقله وعمله    ىيتوقف عل "  صلاحه فيما يري 

فطرة الله Ϧمر   إن بل   ،نى عليه الحضارات تبإن إعمال العقل فيما يتفق مع الشرع هو أهم ما  ،  )  48"(نعيش فيه
 :   " ابن عاشور"وفي هذا  يقول    ، والتطور الحضاري،  ʪلتقاء العقول وتلاحمها من أجل النهوض ʪلحضارات

"والحضارة والحق من الفطرة لأĔا من أʬر حركة العقل الذي هو من الفطرة ، وأنواع المعارف الصالحة من الفطرة 
 

 256مقاصد الشريعة  مخطوط بمكتبة الأزهر رقم  الجويني : نقلا عن -41
 125ابن عاشور : مقاصد الشريعة  -42
  125ص : المرجع السابق  -43
ه " في كتابه المسمى " قواعد الأحكام في مصالح الأʭم ثم    660أول من ألف في مقاصد الشريعة أبو محمد عز الدين ابن عبد السلام "توفي    لعلّ   - 44
لهجري كان الشاطبي " أبو إسحاق إبراهيم  ا  الثامنه " في كتابه الفروق وفي القرن    684حمد ابن إدريس " توفي  أشهاب الدين القرافي أبو العباس    تلاه

نه تطوح في مسائله إلى تطويلات وخلط وغفل عن مهمات  إبن موسى بن محمد اللخمي " في كتابه المعروف ʪلموافقات وقد نقده ابن عاشور بقوله  
 122الغالي ص  بلقاسمʬره . آو  ظم محمد الطاهر بن عاشور حياتهد بحيث لم يحصل منه الغرض المقصود راجع : شيخ الجامع الأعصالمقا 
  122 ص1996 ،ه  1417الطبعة الأولى  ،ʬره  دار بن حزم  آ"حياته و بلقاسم الغالي : شيخ الجامع لأعظم" مجمد الطاهر بن العاشور  -45
  8ص  3جزء  ،ابن عاشور :مقاصد الشريعة  -46
   3المرجع السابق : ص -47
  3ص: المرجع السابق  -48



11 
 

فطرة حب ظهور لأĔا متولدة عن التفكير وفي ال ؛لأĔا نشأت عن تلاقح العقول وتفاوضها والمخترعات من الفطرة
من غير يء فاستنتاج الش  ،نتائج من مقدماēا فطرة عقليةوالواستنتاج المسببات من أسباđا    ، ما تولد عن الخلقة

  )49( سببه المسمى بعلم الاستدلال بفساد الوضع خلاف الفطرة العقلية " 
  :مفهوم الخطاب   المطلب الثالث

ومن الصعوبة التوصل لتعريف محدد لهذا المصطلح  ، دت الآراء حول تعريفات الخطاب الديني واختلفتلقد تعدّ 
وذلك أن الخطاب الديني يعُد من التعبيرات الحديثة في مجال العلوم الاجتماعية العامة واللغوʮت الاجتماعية   انسبيً 

  للابتعاد عن المفهوم العلمي لهذا المصطلح   عت أبعادها مما أدى ية تنوّ إيديولوجحيث دخل هذا المصطلح في معارك 
وهي يعني : الكلام بين   ومخاطبة   خطاʪً  ،يخاطب   ، مصدر خاطب  "   الخطاب في اللغة    تعريف الخطاب لغةً:

وقد توسع مدلول الخطاب في عرف الناس فأصبح يشمل كل كلام يوجه صاحبه نحو غيره سواء أكان   ،)50("  اثنين
لقيامه مقام الكلام الموجه نحو الغير   فأصبحوا يسمون الكتاب الموجه لشخص أو جهة خطاʪً   ا أو مكتوʪً شفهيً 

يقال   ،ة  أوالدين في اللغة الجزاء والمكاف  ، ووصف الخطاب ʪلديني نسبة إلى الدين  ،مع أن اللغة تفرق بين المعنيين
  أي محاسبون مجزيون. )  51( ﴾ئنَِّا لَمَدِينُونَ أَ ﴿  :الدين : يوم الجزاء ومنه قوله تعالى دنته بفعله أي جزيته ويوم  

ترجع إلى أصل   "ابن فارس"وهذه المعاني جعلها   ،)52( يقال دنت له أي أطعته وجمعه أدʮن   ، ويطلق بمعنى الطاعة  
لأĔا تجعل أهلها مطيعين وخاضعين لتعليمها   ؛ات الأدʮن السماوية دينً وسميّ ،    )53(والذل  الانقياد واحد وهو جنس  

  وأحكامها وتحملهم على أن يتخذوا أحكامها لهم يلتزمون đا . 
 ،على فهمه  وينحصر الخطاب الديني في فهم الفقيه للإنسان والصيغة المعينة التي يعبر đا عن الإسلام بناءً "  

والمعتقدات التي تتسم ϥهميتها الاجتماعية التي تنبع   كذلك يشير مفهوم الخطاب الديني إلى ذلك البناء من الأفكار
من المؤمنين đذا الدين عن العالم الذي  الخطابومن ثم Ϧثيرها في تكوين تصور متلقي    ، ما    بدينٍ   ارتباطها من  

وينطوي مصطلح الخطاب الديني على العديد من التنوعات منها  ،  )54(   ه"ءيعيشون فيه وتحديد كيفية تصرفهم إزا
خطاب ديني مغلق وهو الخاص بتفسيرات النصوص والشعائر وخطاب ديني مفتوح وله عدة مستوʮت قد يكون "

وهو يختلف عن الخطاب الشرعي   في إطاره إبداء القيادة الدينية في أسئلة تتعلق بقضاʮ شخصية توجه إليه
ولذلك يغفل بعض المثقفين الفرق بين ،  )55( قتداء أو التخيير أو الوضع " تعلق ϥفعال المكلفين ʪلا"خطاب الله الم

  .   الخطاب الشرعي والخطاب الديني فيخلط بين المصطلحيين

 
  185 -180السابق :المرجع  -49
 مادة  (خطب)   361/ 1لسان العرب  : وابن منظور  198/  2مقاييس اللغة  : ابن فارس -50
 53الصافات : -51
 مادة (دين)  13/169ابن منظور : لسان العرب  -52
 مادة (دين ) 320- 2/319مقاييس اللغة :  -53
 . 30ص  ،دار القلم للنشر والتوزيع  ،ات مار الإ ،محمد يونس : الخطاب الإسلامي في الصحافة العربية  -54
  1/107/، 1997،دراسة وتحقيق طه جابر العلواني ، مؤسسة الرسالة، الطيعة الثالثة ،  المحصلالرازي" فخر الدين " :   -55



12 
 

:"هو كل نطق أو كتابة تحمل وجهه نظر محددة من المتكلم أو الكاتب وتفترض فيه اتعريف الخطاب اصطلاحً 
  )56( ا"ل الظروف والممارسات التي تم فيهالسامع أو القارئ مع الأخذ بعين الاعتبار مجمالتأثير على  

ا له وضع شرعي في الإسلام ولم يعُرف هذا الاصطلاح من قبل في ثقافة المسلمين، بمعنى أنه ليس مصطلحً   
لما يطرأ  على الأمة من ا  لخ، ونظرً إد والخلافة والدʮر والخراج....  كالمصطلحات الشرعية الأخرى مثل الجها

عنايته للوقوف على  مفهوم   " ابن عاشور"ه  تغيرات وتقلبات عبر العصور المختلفة ومن منطق صلاح الأمة وجّ 
تباعه  االخطاب لما له من Ϧثير على أذهان الناس  فأخذ على عاتقه رسم  الطريق الذي ينبغي  على خطباء الأمة  

ا يدرأ على اĐتمع من من أجل البعد عمّ   ،به  الالتزاممنهج الخطيب الواجب  إلى  بداية من تعريف الخطاب وصولاً 
، ا أهميته بقوله ϥنه  :"ركن عظيم من آداب الاجتماع البشريالخطاب موضحً   "ابن عاشور"ف   وقد عرّ  ،مفاسد 

 وبث حماسهم عند   ، وتسكين جأشهم عند الروع ،فيها يحصل ēذيب الجمهور وحملهم على ما فيه صلاحهم
إذ الجمهور إنما يتألف من أفراد لا تبلغ عقولهم بسرعة إلى   ،والمعنتين لهم  ،وđا تحصل محاجة المموهين عليهم  ،اللقاء

عند خطابه إلى الأمور فناسب أن يعدل    ،ولا ēتدي من تلقاء نفسها إلى الغاʮت الحقيقية ،إدراك البراهين النظرية
ا من وقد يخاطب الخطيب قومً   ، يوصل له البرهان ولو خالفته في الطريق  وهي المشهورات الموصلة إلى ما الإقناعية  

وإما لأن   ، إما لقصر الوقت واحتياج البرهان إلى طول  ، ا عن سلوك طريقة البرهان الخاصة إلا أن المقام يكون ʭبيً 
من أن النصوص الشرعية تؤكد على منفعة الخطابة وتشرعها لما فيها   "ابن عاشور"ويؤكد  ،  )57( في البرهان خفاء"

وحسبك من منفعة الخطابة أن الله تعالى شرع لنا الخطبة عند كل اجتماع مهم من مصلحة الفرد واĐتمع فيقول " 
 تباع لمقتضى الأخلاق ها إلى متابعة الشهوات وتتجهم الاوذلك أن النفوس تميل في طباع  ؛ جمعة وعيد وحج

ابن ـ "ف،    )58( فإذا لم تتكرر عليها الدعوة إلى الفضائل ʪلخطب غلبت عليها أضداد الفضائل والعدالة "    ،الفاضلة
كما يستوحي مما ،    ) 59(﴾وَذكَِّرْ فَإِنَّ الذكِّْرَى﴿يستوحي أهمية الخطاب من النص الشرعي وقوله تعالى :    " عاشور

  ).60(  ﴾وَنَـفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا  ﴿  :من شر وخير كما جاء في قوله تعالبلغت عليه النفس البشرية  
   للخطاب  أهمها : أركاʭً  "ابن عاشور"ويضع  

  الديباجة : ويشترط فيها الإيجاز والارتباط ʪلمقصود ويسمي ذلك ببراعة الاستهلال .   - 1
مبدأ الخطبة ونعني đا الكلام الذي يقصد منه ēيئة نفوس السامعين لتلقي ما سيلقي إليهم المقدمة : وهي     - 2

  ʪلتسليم .
  الغرض : وهو الذي لأجله انتصب الخطيب ليخطب .    - 3

 
الجديد  أ  -56 الحداثي  الفكر  الديني في  الخطاب  Ϧويل   : الطيار  عبد الله  الدين    ،حمد  أصول  الثالث    ،  22العدد    ،القاهرة    ،حولية كلية      ، اĐلد 
    12ص 
 47ص  1339، الطبعة الأولى،  تونس،  11ابن عاشور : أصول الإنشاء والخطابة ، مطبعة النهضة  ، عدد  -57

  47المرجع السابق ص  58-
  55الذارʮت: -59
  7الشمس :  -60



13 
 

ا وقد استقي ذلك أيضً   ، التمثيل يكون بذكر الأمثال  و  ،البيان : بيان الغرض وإيضاحه وذلك ʪلاستدلال والتمثيل
  لقرآني . من النص ا

الغاية : وهي التحريض والتحذير وشأĔا أن تقع آخر الخطبة بعد ما تقدم وقد يقدمها الخطيب ثم ϩتي بعدها 
  . )  61( بغيرها ثم خاتمة الخطبة ويحسن فيها أن تكون كلاما جامعا لما تقدم

ما ذهب إليه بعض الفقهاء من أن النصوص تحتوي على كل الحلول لكل المشاكل وينتهي  "بن عاشور"اوقد انتقد  
أو هو ضلال على حد   ، الحياة  بما به تتقدم ا لإمداد الحياة   أساسيً تعطيل الدين وإفضائه عن أن يكون عاملاً   إلى  " 

لناس ، وما يحدث في اĐتمع والتعويل  في تعامل الفقيه مع أقضية ا  – كما يقول ابن عاشور    –قول ابن القيم  
البشري من تحولات وتغيرات ينبغي أن يقوم على اعتبار التشريع في حقيقته وجوهره عملية اجتهادية متواصلة 
واليسر مؤسسة على المصالح وعلى جعل حياة الناس دون حواجز أو موانع فاستقراء الشريعة دل على أن السماحة  

الشريعة  عند ابن عاشور وما يبنى عليه من خطاب ديني هو العقل كآلة قام مقصد  من مقاصد الدين " ولذلك  
  )62( " للتشريع من أجل الوصول إلى الهدف  الذي يسعى إليه التشريع وهو الإنسان نفسه

  
   فيها: أساليب الخطاب الديني وأثر العقل    المطلب الرابع  

القول البرهاني ديني الذي ميزه في ثلاثة أشكال "في تقسيمه للخطاب ال   "الغزالي"منحى    " ابن عاشور"  وينح
والذي استقاه حسب قوله من القرآن   "الغزالي"وذلك حسب التصنيف الذي أورده    " والقول الخطابي والقول الجدلي

لطريق الدعوة الصحيح والخطاب الديني الهادف من خلال الإعجاز العلمي  "ابن عاشور"يفطن  و ،    )63( الكريم "
ادعُْ إِلىَ سَبِيلِ رَبِّكَ ʪِلحِْكْمَةِ وَالْمَوْعِظةَِ الحَْسَنَةِ آية ﴿ل في تفسيره التحرير والتنوير  الموجود في القرآن الكريم وقد فصّ 

اء الأمة للإعجاز العلمي في  هذه الآية  بما تحمله من أساليب خطب  ليوجه ،    )64( ﴾وَجَادِلهْمُْ ʪِلَّتيِ هِيَ أَحْسَنُ 
  للخطاب الديني  لتبليغ الدعوة وانقسمت  كما جاءت في الآية السابقة إلى ثلاثة أساليب  : 

والحكمة لا ،    )65( من في الحكمة وهي " شمولية وكلية يرجوها  كل طالب الكمال " هاني  :وهو متضّ البر   الأسلوب
و : "   "ابن عاشور"إذا نظرʭ لغاēʮا المرجوة فيقول    ،سوى أĔا حسنة لشمولها على أوجه الإقناع   ، Ϧتي ϥي صورة

 حالة حسنة فلا حاجة إلى أما الحكمة فهي تعليم لمتطلب الكمال من معلم يهتم بتعليم طلابه فلا تكون إلا في
؛   أن الأسلوب البرهاني  بما يحتويه من حجج وأدلة هو فطري  ولا شكَّ ،   )66( التنبيه على أن تكون حسنة "

لشموله على الحكمة والتي هي فصل الخطاب والكلمة النهائية بما تحمله من استدلالات عقلية التي  لا مجال فيها 

 
    48ابن عاشور : أصول الإنشاء والخطابة ، ص  -61
 49ص  : المرجع السابق  -62
فاقص ،  نور الدين السافي : نقد العقل " منزلة العقل العملي والعقل النظري في فلسفة الغزالي "  الطبعة الأولى ،مكتبة علاء الدين ، تونس ،ص  -63

  40، 39ص   2003
 125:النحل  -64
  325،ص 15ابن عاشور : التحرير والتنوير ، ج  -65
   325المرجع السابق ص  -66



14 
 

للاحتمال  فهي المعرفة المحكمة الصائبة اĐردة عن الخطأ فلا تطلق الحكمة إلا على المعرفة الخالصة عن شوائب 
معرفة حقائق الأشياء على ما ولذلك عرفت الحكمة Ĕϥا  "  ،وبقاʮ الجهل في تعليم الناس وفي ēذيبهم    ، الأخطاء

ما  سيَّ   وقد استقى الإمام هذا التعريف من اضطلاعه الواسع للفلسفة ولا ،    )  67( هي عليه بحسب الطاقة البشرية "   
  . عند فلاسفة اليوʭن الذين ذهبوا إلى هذا التعريف  للحكمة والفلسفة  

بلاغية وبيانية تلين من قلب السامع لشموله على   االأسلوب الخطابي : وهو الأسلوب الحسن الذي يشمل صور 
فلكي   ،وقسوة وقد تضمن هذا الأسلوب الموعظة الحسنةĔا تليين ما في الصدور من غلظة  نصائح وعظات من شأ

وإلا أعرض الناس عنه ولذلك قيدت ،  له من الكلام الحسن غير الغليظ    دَّ  ـيصل الخطيب إلى قلب الناس لا بُ 
ا لأن الموعظة لما كان المقصود منها غالبً  ؛ʪلحسنة ولم يقيد الحكمة بمثل ذلك  - كما يقول ابن عاشور  –الموعظة  

ذلك كانت مظنة لصدور غلظة من الواعظ ولحصول انكسار في ردع نفس الموعوظ عن أعماله السيئة أو عن توقع  
نظر فقهاء الأمة  " ابن عاشور"ويوجه   ،  عرف الدمذ توعظة من شأĔا أن تلين القلوب و نفس الموعوظ " فالم

  بطريقة غير مباشرة ،قد Ϧتي ϥسلوب غير مباشر  للنصح والإرشادعلى الخطاب الديني ϥن الموعظة    والقائمين
يقول   وهذا ما نجده من خلال  الأمثال في النص القرآني   ، ن و يقة التي يحث عليها علماء النفس المعاصر وهي الطر 

 وَممَِّا يوُقِدُونَ عَلَيْهِ فيِ النَّارِ راَبيًِا    زبََدًا  السَّيْلُ   فاَحْتَمَلَ   بقَِدَرهَِا   أَوْدِيةٌَ   فَسَالَتْ   مَاءً  أَنْـزَلَ مِنَ السَّمَاءِ ﴿:  تعالى
لِكَ يَضْرِبُ  زبَدٌَ   حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ   ابْتِغَاءَ  فَعُ   جُفَاءً   فَـيَذْهَبُ   وَالْبَاطِلَ  فَأمََّا الزَّبدَُ   الحْقََّ   اɍَُّ   مِثـْلُهُ كَذَٰ  النَّاسَ   وَأَمَّا مَا يَـنـْ

لِكَ يَضْرِبُ   فَـيَمْكُثُ فيِ الأَْرْضِ  ُ الأَْمْثاَلَ   كَذَٰ َّɍ68( ﴾ا(  
بما   شيء واحد انتفع فريق  ضرب المثل بحالي فريقين في  تلقِ يقة "هنا أن الموعظة جاءت بطر   " عاشورابن  "ويوضح  
بديع تصرف الله تعالى ليحصل   ء بذلك التمثيل بحالة فيها دلالة . وجينافع وتعلق فريق بما فيه من مضارفيه من م

لِكَ ﴿فالمركب مستعمل في التشبيه التمثيلي بقرينة قوله:    ، كر عبر الموعظةالتخلص من ذكِر دلائل القدرة إلى ذِ  كَذَٰ
ُ الأْمَْثاَلَ   يَضْرِبُ  َّɍيريد من الخطيب الوصول إلى قلب   "بن عاشور"اويتضح من ذلك أن الإمام  ،  )69( ﴾ا

يه سيئات وحثهم على عمل الخير لما فبردعهم عن فعل ال  استماعهم وʪلتالي التأثير فيهم  المخاطبين من أجل حسن
  من صالح للفرد واĐتمع . 

لا تكون إلا مع المعارضين فهي " الاحتجاج لتصويب   " بن عاشور"ا: اĐادلة كما يوضحها    الأسلوب الجدلي 
مع الأسلوبين   الأسلوب الجدلي متداخلاً   "ابن عاشور"ويجعل  ،  )70( وإبطال ما يخالفه أو عمل كذلك"   ، يرأ

الآخرين البرهاني والخطابي لأهميته في الوصول لإقناع السامعين وخاصة المخالفين منه فيقول  "واĐادلة لما كانت 
ولكنها   ، محاجة في فعل أو رأي لقصد الإقناع بوجه الحق فيه فهي لا تعدو أن تكون من الحكمة أو من الموعظة  

احتواء اĐادلة لآداب الخطاب   "ابن عاشور"ويؤكد    )71( غرض الداعي إليه "  لها هنا ʪلنظر إلى ال   ا جُعلت قسيمً 
 

 326: صالمرجع السابق  -67
   17الرعد :  -68
  326،ص  15ابن عاشور : التحرير والتنوير، ج -69
  326المرجع السابق : ص -70
 327ص  : المرجع السابق -71



15 
 

الواجب توفرها كما نبه لذلك الشرع من خلال القرآن الكريم والذي دعا إلى الحوار والجدل الحسن للمسلمين 
يقل واĐادلة   وهذا موجب تغيير الأسلوب ʪلنسبة إلى اĐادلة إذ لم  ولغيرهم من الأدʮن الأخرى فيقول " ... 

وفي هذا ،  )72(   ﴾   وَلاَ تجُاَدِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ ʪِلَّتيِ هِيَ أَحْسَنُ ﴿  : اوقال تعالى أيضً   ، الحسنة بل قال وجادلهم  
ل فقهاء السلام بين الأفراد واĐتمع فلا مجال للعصبية والتعصب من قب  دعوة للحوار والتسامح بين الأدʮن لبثّ 

الديني  ولذلك حثهم على الجدل الهادف الذي يؤدي إلى إيقاظ الأذهان لا إيهامها   الأمة ودعاēا في الخطاب 
لال من خة رائعة في الخطاب الموجه للناس  على توجيه خطباء الأمة  لوجود جدلي  " ابن عاشور"ولذلك عمل  

ُ مَثَلاً كَلِمَةً طيَبَِّةً ﴿  : وذلك من خلال تفسيره لقوله تعالى  ، التشويق للأحداث والأمثال َّɍأَلمَْ تَـرَ كَيْفَ ضَرَبَ ا
اَ وَيَضْرِبُ  ِّđَِِذْنِ رϵ ٍبِتٌ وَفَـرْعُهَا فيِ السَّمَاءِ  تُـؤْتيِ أُكُلَهَا كُلَّ حِينʬَ كَشَجَرَةٍ طيَِّبَةٍ أَصْلُهَا   َُّɍالأْمَْثاَلَ للِنَّاسِ ا 
فقوله  فيقول : "  )73( ﴾رَارٍ لعََلَّهُمْ يَـتَذكََّرُونَ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثةٍَ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُـثَّتْ مِنْ فَـوْقِ الأْرَْضِ مَا لهَاَ مِنْ ق ـَ

ُ مَثَلاً  َّɍتعلم. ولم يكن   إيقاظ للذهن ليترقب ما يرد بعد هذا الكلام، وذلك مثل قولهم: ألمْ  ،ألمََْ تَـرَ كَيْفَ ضَرَبَ ا
هذا المثل مما سبق ضربه قبل نزول الآية بل الآية هي التي جاءت به، فالكلام تشويقٌ إلى علم هذا المثل. وصوغ 

التشويق إليه في صيغة الزمن الماضي الدال عليها حرف لم التي هي لنفي الفعل في الزمن الماضي والدال عليها فعل 
من  "ابن عاشور"كذلك يحذر    )74( التشويق لمعرفة هذا المثل وما مثل به " ضرب بصيغة الماضي لقصد الزʮدة في  

انظُرْ كَيْفَ ضَرَبوُا لَكَ ﴿:الاعتماد على الجدل المضلل بضرب الأمثال الباطلة  من خلال تفسره لقوله تعالى  
  )75( ﴾الأْمَْثاَلَ فَضَلُّوا فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً 

ʪلباطل ربما يضل السامع للخطاب ويؤثر على العقل ʪلإيهام، فليس كل مثل يضرب يساعد لأن ضرب الأمثال  
على العقل على البحث الصحيح .. بل  الصحيح أن المثل الصحيح والحق هو الذي يساعد العقل والمثل الباطل 

والموعظة الحسنة في الدعوة   نجد الارتباط الوثيق بين الحكمة من خلال  هذه الأساليب الثلاثة و .  يوهم العقل ويضله
والتي لا ينفك عنها الخطاب الديني، فأراد أن يبين ارتباط الحكمة والموعظة الحسنة ʪلخطاب الديني مباشرة وأĔما 

، حيث رأى أن الحكمة أعم من الموعظة الحسنة فرق بين الحكمة والموعظة الحسنة  من أساليب الخطاب الديني ثم
وهي أخص من   ، والموعظةِ : القول الذي يلين نفس المقول له لعمل الخير:"  وير قائلاً في تفسيره التحرير والتن

حكمة أو   وهذا الأسلوب الخاص للموعظة يكون منه،    )76( الحكمة لأĔا حكمة في أسلوب خاص لإلقائها"
فهذا لأن   ، الموعظةن الحكمة والموعظة يوجد بينهما تغاير لأن الحكمة وإن كانت أعم من  إ خطابة أو جدل وعنه ف

الموعظة خصوص وجهي لعموم الحكمة ففيها من الحكمة التي يستخدمها الخطيب في الخطاب الديني كما أشار 
"وعطف الموعظة على الحكمة لأĔا تغاير الحكمة ʪلعموم والخصوص   :  في تفسيره للآية قائلاً   " ابن عاشور"

 
 46: العنكبوت  -72
 26 - 24ابراهيم :  -73
   224، ص14ابن عاشور : التحرير والتنوير ، ج  -74
 9الفرقان :  -75
  327، ص  15ابن عاشور : التحرير والتنوير ، ج - 76



16 
 

ونجد ،    )  77( ومنها جدل"  ، الموعظة حكمة، ومنها خطابةيسلك ʪلموعظة مسلك الإقناع، فمن    الوجهي فإنه قد 
يؤكد على تقييد الموعظة ʪلحسنة، وذلك لأن الموعظة تكون لحث نفس الموعوظ على ترك الفعل   " ابن عاشور"

الواعظ ϩتي ϥسلوب فيه غلظة في وعظه مثل  ، فلعلَّ أو توقع صدورها منهم  السيئ أو الأفعال السيئة جملة، 
ه فيترتب عليه منكر أشد مما أراد التعنيف وهذا ما يترتب عليه نفور الموعوظ من الواعظ بل من الخطاب الديني ذات

 أرشد الله رسوله أن"  الخطاب الديني بلوغه من نفس الموعوظ، لذا يقول ابن عاشور في تفسيره للآية الكريمة 
أن  "ابن عاشور"وكما ذكر من قبل    ، )  78( الموعوظ في الخير"  يتوخى في الموعظة أن تكون حسنه ϵلانة القول

شور لزوم ارتباط الموعظة ʪلحسنة، لنا من النظر في كلام ابن عا  أو Ϧتي بحكمة فيبدو جدلا الموعظة Ϧتي خطابة أو
 ا ينفر، فينتج أن الخطاب الديني يلزمه الحسنة في أساليبه وترك الغلظة والابتعاد عمّ وارتباط الخطابة ʪلموعظة 

 الموعظة ترجع صناعة الخطابة لأن الخطابة وإلى  «  ابن عاشور""، لذا يقول  المخاطب من شدة وتعنيف وما أشبه
. وكفى ʪلمقبولات العادية يغلب عند أهل العقول المعتادة  ما تتألف من مقدمات ظنية لأĔا مراعى فيها 

المراد وهنا يظهر لنا  من ʭحية أن الخطاب الديني والمخاطب والخطيب يلزم حضور العقل لفهم  ،    )79( »موعظة 
لمكانة  العقل    "ابن عاشور"ومن ʭحية أخرى  انتصر    ، حسن في الخطاب الديني من أسلوب   ولتتحصل الغاية 

 ا كاملاً على البرهان وانتصر له "انتصارً   الذي أكدَّ   "الغزالي "والبرهان ϵعطائه المكانة الأولى في الخطاب  كما فعل  
فالعقل   ،ا للبرهان ولليقين الذي لديهإذا كان قوله مناقضً  ،أو حكاية مروية عن نبيّ   ا لتكذيب نبوة نبيّ يجعله مستعدً 

اتفاق قوله وحال مع نتائج   أو قوله هو قول نبيّ   تباع لأنه الغريزة الإنسانية بل إن علمنا ϥن هذا نبيّ أولى ʪلا
- العمل على  هدم  الانقياد الأعمى وراء آراء الآخرين   "ابن عاشور"تبنى     ولذلك، )80( البرهان وحقيقة اليقين"
بدون حجة أو برهان يستند إلى العقل الذي هو  فطرة الله في الإنسان ومن أجل هذا     -مهما كانت مكانتهم  

استشرافية قوامها بناء الثقة بين أطراف اĐتمع فهو ضرورة من ضرورʮت مواجهة العنف ذلك أن   وضع حلولاً 
بتوجه الحكومات والأفراد سواء على مستوى القادة أو من يمثلهم والتشكيك في الأحزاب أو الجماعات التشكيك  

على تعزيز الثقة بين أفراد اĐتمع  "ابن عاشور"  أو الأفراد هو من أهم العوامل المولدة للعنف في مجتمعاتنا وقد أكدّ 
من أجل درء أي أدلجة للدين بحجب مقاصده التي  من إعمال العقل  دَّ ـولذلك فلا بُ ،  جل استقرار أحوالهأ من  

  جاءت لإصلاح حال الإنسان . 
  إنتاج مفاهيم العنف :   فيمفاسد أدلجة الدين وأثرها  س :  المطلب الخام  

ما توظيف النص لأغراض للدين ولا سيّ   يءأي قناع للدين ويرفض كل ما من شأنه أن يس  " ابن عاشور"يرفض  
لاَّ الَّذِينَ ʫَبوُا إ﴿من خلال قوله تعالى :   " ابن عاشور"ويفسر    ،أفراد على وجه الخصوص تخدم مصالح جهة ما أو 

ويوضح من خلالها كيف أساء البعض عبر ،    )81( ﴾وَأَصْلَحُوا وَبَـيـَّنُوا فأَوُلَٰئِكَ أتَوُبُ عَلَيْهِمْ  وَأʭََ التـَّوَّابُ الرَّحِيمُ 

 
  328المرجع السابق : ص  -77
 328المرجع السابق: ص  -78
  328ص : المرجع السابق  -79

  108ة الغزالي ،صنور الدين السافي : نقد العقل  " منزلة العقل النظري والعقل العملي في فلسف 80-
  160البقرة :  - 81



17 
 

- ه    95" توفي    )الحجاج بن يوسف الثقافي(ريخ توظيف بعض الأحكام الشرعية  كما هو الحال ʪلنسبة إلى  أالت
صلى الله يسأله عن أقصى عقوبة عاقب به النبي     إلى الإمام مالك بن أنس مهرولاً  ام " الذي أسرع يومً   714
فأجابه ϥنه صلى الله عليه وسلم حكم بقطع الأيدي والأرجل وسمل العين والترك في الحرة حتى الموت   وسلم  عليه

إن   –فما كان من الحجاج إلا أن حكم على بعض مخالفين السياسة بذلك في حين أن ما وجه إليهم من ēم  
 ا النصوص القرآنية توظيفً   خطورة توظيف الدين و امبرزً  "ابن عاشور"ويقول   )82(لا تستوجب ذلك "  –صحت  
فكان ذلك لبس   ا وʪطنً  ا" وحرف أقوام آʮت ʪلتأويل  البعيد ثم سموا ذلك ʪلباطن زعموا أن للقرآن ظاهرً   اخسيسً 

كثير ثم نشأت عن ذلك نحلة الباطنية ثم Ϧويلات المتفلسفين في الشريعة كأصحاب الرسائل الملقبين ϵخوان 
 )83(    والمرغبين والمرجئة فأخذوا بعض الآʮت فأشاعوها وكتموا ما يفيدها ويعارضها"الصفاء ثم نشأ تلبيس الواعظين 

ʮَ أَيُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْـتُمْ فيِ سَبِيلِ اɍَِّ فَـتـَبـَيـَّنُوا وَلاَ تَـقُولُوا لِمَنْ ﴿ولذلك فعند تعرضه لتفسير قوله تعالى :  ،
لِكَ كُنتُم مِّن قَـبْلُ فَ ألَْقَىٰ إِليَْكُمُ السَّلاَمَ لَ  نـْيَا فَعِندَ اɍَِّ مَغَانمُِ كَثِيرةٌَ  كَذَٰ غُونَ عَرَضَ الحْيََاةِ الدُّ تـَ مَنَّ سْتَ مُؤْمِنًا تَـبـْ

ُ عَلَيْكُمْ فَـتـَبـَيـَّنُوا  إِنَّ اɍََّ كَانَ بمِاَ تَـعْمَلُونَ خَبِيراً   َّɍالنفس المعاصرين  برؤية علماء  نجده بذهن متقد  ،   )84( ﴾ ا
من إسقاطات نفسية انعكست من البعض لنشر الشك والريبة بين أفراد ا لمشاكل الأفراد والجماعات مستشرفً 
دقكم في إسلامكم أبى أن يص   افدخلتم الإسلام بكلمة الإسلام ، فلو أنّ أحدً   اأي كنتم كفّارً "   فيقول :  ،اĐتمع 

كان هو عليها   وهي أن يستشعر الإنسان عند مؤاخذته غيره أحوالاً . وهذه تربية عظيمة،  أكان يرضيكم ذلك
. وكذلك هي عظة لمن بسوء إذا لم يقصر في إعمال جهده  تساوي أحوال من يؤاخذه، كمؤاخذة المعلّم التلميذ 

 لة منيمتحنون طلبة العلم فيعتادون التشديد عليهم وتطلّب عثراēم ، وكذلك ولاة الأمور وكبار الموظفّين في معام
لنظرهم من صغار الموظفّين، وكذلك الآʪء مع أبنائهم إذا بلغت đم الحماقة أن ينتهروهم على اللعب المعتاد أو 

على حكمة عظيمة في حفظ  الجامعة الدينية وهي بث يه كما يقول تدل "وهذه الآ)  85( "  لام على الضجر من الآ 
سده وكما يتهم غيره أن   لأنه إذا فتح هذا الباب عسر؛  الثقة والأمان بين أفراد الأمة ما من شأنه إدخال الشك  

ēمه وبذلك ترتفع الثقة ويسهل على ضعفاء الإيمان المروق إذ قد أصبحت التهمة تظل الصادق والمنافق ايتهم من  
الناتجة من أدلجة الدين و الناتج عنها العنف مقولة التكفير   " ابن عاشور"ومن أبرز المخاطر التي تصدى لها  ، )86("

إلى ذرائع ظاهرها ديني وʪطنها   الإشهار السيف في وجوههم استنادً   افي وجه المخالفين وتبريرً   ا التي اتخذت سلاحً 
مل ϵحاطة بمواد الشريعة والتوسل đذه المقولة دليل ذلك أن التكفير ʭتج عن قلة Ϧ   ،سياسي عشائري نفسي

قاطع على ضعف حجة أصحاđا وتصورهم عن إقامة الحق مما يؤدي إلى صراع وتقاتل وتصبح فئات اĐتمع 
  . مشحونة ضد بعضها البعض

 
 470،ص 1ابن عاشور : التحرير والتنوير ج -82
 470المرجع السابق : ص  -83
 94النساء : -84
   227، ص4ج ،ابن عاشور : التحرير والتنوير -85
 227ص ، 4ج ،التحرير والتنويرابن عاشور :   - 86



18 
 

نبي صلى الله نظر إلى معاملة الا معاملة غير المسلمين فيقول " و ويستشهد بفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم في
على أن الدين سريع السرʮن في القلوب فيكتفي أهله بدخول   ، فقين فقد عاملهم معاملة المسلمينعليه وسلم المنا

شك وتردد   ىفهم يقتحمونه عل  ،فوه ʪلقوة وتخالط بشاشته قلوđمالداخلين فيه من غير مناقشة إذ لا يلبثون أن ϩل 
 ًʭللاحقين"    اومم   اراسخً   فيصير إيماʪ 87( يعين على ذلك ثقة السابقين فيه(.  

المعاصر استشرفها    ااد والأحزاب و الجماعات التي تدعي أĔا إسلامية  منتشرة في عالمنإن عمليات التكفير للأفر 
أن يلتزموا الحيطة  إلى  أكثر من قرن من الزمان دعا فيها رجال الدين ممن يتولون مهمة الخطاب    ذمن  " ابن عاشور"

تفسير الدين بصورة خاطئة مما يتولد عنه م وأقوالهم حتى لا يقع الخلاف فيما بينهم فيؤدي إلى  ēاير والحذر في تفس
ʭكثير من أدلجة الدين وما ينتج عنها من عنف فيقول " وأ ʪا عن الانحياز إلى نصرة  أقول كلمة أرđ ،   وهي أن

وقد مضت عله الأʮم بعد الأʮم   ، اختلاف المسلمين في أول خطوات مسيرهم وأول موقف من مواقف أنظارهم  
  ). 88( إليه "   الا ينبغي البقاء عليه ولا أعرفني بعد هذا اليوم ملتفتً  ا علميً   ا لأقوام يعد نقصً وتعاقبت الأقوام بعد ا

تتمثل  "في احترام بقاء النفوس في كل حال وϦمين له من   هو مصلحة العالم  التي  " ابن عاشور"إن ما يسعى إليه 
  . )89( التساهيل في حزم أصوله "  

فإن الاجتهاد الحقيقي إنما هو الذي يحدد هذه   ،فهذا  "هو حق الحياة الذي هو حق من حقوق الإنسان وحريته  
العدوان عليها مما يناقضها ويكون الموقف كله   ليها والدفاع عنها .. ما يؤدي إلىالغاʮت وهذه الحقوق للحفاظ ع

ى عل بعض المتغربين ولا ϩخذها علحسب هواه كما يفى ا لا يعطل النصوص ويؤله الإنسان علا وسطً موقفً 
ا كما يفعل أهل الظاهر المحدثون ʪلتمسك ʪلألفاظ والانغلاق فيهادون المعاني والمقاصد ويكون هذا ظاهرها حرفيً 

  )90( المتحكمات"  الكليات والمتشاđات إلى   أصولها والجزئيات إلى   لفروع إلى ارد    ا إلى العقلي مستندً المنهج الوسطي  
للفقيه والخطيب الذي لا يمنعه تشبثه ʪلنصوص من التوقف وإبداء الرأي فيما   ا نموذجً   " ابن عاشور"ويقدم لنا  

لُو الشَّيَاطِينُ عَلَى وَاتَّـبـَعُوا   ﴿ : يستوجب من أمور تحتاج ذلك فنجد في تفسيره لقوله تعالى مُلْكِ سُلَيْمَانَ   مَا تَـتـْ
حْرَ وَمَا أنُزِلَ عَلَى الْمَلَكَينِْ   ببَِابِلَ هَارُوتَ وَمَاروُتَ  وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَٰكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُـعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّ

نَةٌ فَلاَ تَكْفُرْ   يُـعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتىَّ وَمَا   اَ نحَْنُ فِتـْ هُمَا مَا يُـفَرّقِوُنَ بهِِ بَينَْ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا   يَـقُولاَ إِنمَّ فَـيـَتـَعَلَّمُونَ مِنـْ
مُوا لَمَنِ اشْترَاَهُ مَا لَهُ فيِ وَلقََدْ عَلِ   هُم بِضَاريِّنَ بهِِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ ϵِِذْنِ اɍَِّ  وَيَـتـَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ ينَفَعُهُمْ 

وينتقد كل   "ابن عاشور "فيرفض  ،    )91( ﴾لَوْ كَانوُا يَـعْلَمُونَ   الآْخِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ  وَلبَِئْسَ مَا شَرَوْا بهِِ أنَفُسَهُمْ 
سحر رسول الله صلى الله   " لبيد ابن الأعصم"أن   ا التفاسير  المتعلقة بسحر الرسول صلى الله عليه وسلم رافضً 

حاول أن يسحر النبي صلى الله عليه وسلم   اأن لبيدً  ولا شكَّ  ،وسلم فيقول " وينبغي التثبت في عبارته ثم Ϧويله  
فقد كان اليهود السحرة في المدينة وأن الله أطلع رسوله على ما فعله لبيد لتكون معجزة للنبي صلى الله عليه وسلم 

 
 227ص  4ج ،التحرير والتنويرابن عاشور : - 87
 270ص ، 1المرجع السابق :ج - 88
 204ابن عاشور : المقاصد  الجزء الثالث ص  -89
 13ص  : المرجع السابق -90

 102البقرة :  91 -



19 
 

ليعلم اليهود أنه نبي لا تلحقه أضرارهم وكما لم يؤثر سحر السحرة على موسى كذلك لم يؤثر في إبطال سحر لبيد و 
سحر لبيد على رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنما عرض للنبي عارض جسدي شفاه الله منه فصادف أن كان 

 ًʭالنبي صلى الله ع  "لبيد ابن الأعصم"لما عمله   مقار ʮليه وسلم  من الله بما صنع لبيد" من محاولة سحره وكانت رؤ
)92 (  

ا بتجنب قدر المستطاع حمل النص ما لا يحتمل دون الإعراض في الآن نفسه عمّ   "ابن عاشور"  ومن هنا أكدَّ 
ما كانت مبعث  اما فيما يتعلق ببعض المسائل التي يكثر الجدل في شأĔا والتي غالبً تقتضي الضرورة البوح به لا سيّ 

يقول   ، وحمايته لها كما هو الحال في اختيار من يحكمها  ،والجماعة  دام هذا الدين لحرية الفر تشكيك في مدى احتر 
في الغالب تعيين أن يكتفي ʪتفاق ورضى جمهور الأمة فلذلك  اولما كان اتفاق جميع الأمة عسرً «ابن عاشور"  "

كانت الديمقراطية ملازمة للجمهور فلا يكون حاكم الأمة في الحكومة الديمقراطية إلا من اختاره جمهور الأمة 
يده على أهم القضاʮ التي نعاني منها في   "ابن عاشور"يضع    وببصيرة فائقة وعقل راجح ،  )93( »ا ليكون حاكمً 

على الدين من خلال مفهوم   اوقتنا الراهن والتي أدت إلى كثير من العنف من قبل بعض الجماعات التي تضع ساتر 
الحاكمية  وأن الحاكم خليفة ƅ على الأرض مما أدى  إلى وجود  بعض الجماعات المسلحة العنيفة لتمكين الخليفة 

 التي ضمنها في كتابه الإسلام وأصول الحكم والتي من بينها قوله   "علي عبد الرازق"ففي رده على  من الحكم ،   
مسلمين في ذلك مذهبين من عبارات القوم أن لل   أإن علماء الإسلام لم يبينوا مصدر القوة التي للخليفة وأنه استقر "

  94" أن مصدر قوته هو الأمة   ىومنهم من ير   أن الخليفة يستمد قوته من قوة الله تعالى  ىمنهم من ير 
هذا الكلام بعيد عن التحقيق ولم يقل أحد من علماء الإسلام أن الخليفة يستمد   « :    "ابن عاشور"يقول الشيخ  
بيعة من أهل الحل والعقد من الأمة وإنما أطبقت كلمتهم على أن الخلافة لا تنعقد إلا ϥمرين : إما ال  ، قوته من الله

ا هو ذً إ  فمصدر السلطة   ، ا ولا يخفى أن كلا الطريقين راجع للأمة  وإما ʪلعهد ممن ʪيعته الأمة لمن يراه صالحً   ،
ة الأمة إن أهليّ ،  )95( »وأن الخليفة لا يستمد سلطته من الله لا بوحي ولا ʪتصال روحاني ولا بعصمة   ،الأمة

الحضارات   مما يؤدي إلى قيام الاختلاف    بدخول عصر التنوير تمر عبر التربية على احترام الآراء والتسامح عند
أصول فطرية لعمران العالم وهي إذن الصالحة   ى. ذلك  "أن الله خلق الإنسان عل وعمران الأرض وإصلاحها

 لإصلاح العالم بعد عليه الإسلام الذي أراده الله  ىحتو اأكمل وجه وهي إذن ما   ىالعالم علʪنتظام هذا  
الحياة في النبات ϥلا   ىدعا إلى الحفاظ عل«الذي    "ابن الطفيل"إلا عند   مثيلاً   يةولا نجد لهذه الرؤ ،    )96(اختلاله"
،   )97( »وإنما يحتفظ đا لأĔا أصول لهذه النباʫت والأشجار التي تلد ثمراēا  ،ر الفواكه حين استهلاكهاترمي بذو 

من انتحال ر "حذّ كما    تحميل النص الديني أكثر من معناه المنوط بهإلى عدم  "ابن عاشور"ذلك دعا    ومن أجل  

 
 614ص   ،1، جالتحرير والتنوير ابن عاشور : - 92
 614المرجع السابق  :ص  -93
  77ص ،ه  1344 ،القاهرة . المطبعة السلفية  ،نقد علمي لكتاب الإسلام وأصول الحكم  ابن عاشور" محمد الطاهر " : -94
 77ص المرجع السابق : -95
 183الجزء الثالث ص  بن عاشور : مقاصد الشريعة ،ا -96
  183 : المرجع السابق  -97



20 
 

لأن احتقار أفكار الآخرين   ؛وفي المقابل دعا إلى احترام الأفكار المختلفة من دون سخرية أو استهزاء  ،الأفكار
أن قبل    سباها الإبداع والقدرة على الإفصاح عنها فتموت تحت أقفال الأسر في    دموروعدم احترامها مدخل إلى  

  .)98( تبلغ أشدها وتستطيع مقاومة الزمان ولي أيدي المضطهدين"
إن أقل ما يجب على العلماء في "   ها فيقولئلذلك من خلال جمع شمل خطباء الأمة وعلما  اتطبيقيً  ً م لنا حلاقدّ و   

به من هذا الغرض العلمي أن يسعوا إلى جمع مجمع علمي يحضره أكبر العلماء ʪلعلوم   يبتدئواهذا العصر أن  
ويبسطوا حاجات الأمة ويصدروا فيها   ، قطارالشرعية في كل قطر إسلامي على اختلاف مذاهب المسلمين في الأ

  )99( عن وفاق فيما يتعين عمل الأمة عليها ويعلموا أقطار الإسلام بمقرراēم ...." 
 

 الخاتمة
للدين حاشا ƅ ـ وإنما هو طريق للنظر في  اليس إصلاحً   إعمال العقل في الدين،  أنّ من كل ما سبق نلاحظ    

إصلاح ϩتي  أن   دَّ  ـبُ   كان لا، لذلك  الدين    đاجوانب إصلاح المنهجية التي عُرض فيها الدين ، وللطريقة التي يفهم  
فاستخلفه  وضعها في الإنسان   تيكل الأمور الدينية والدنيوية ʪعتباره فطرة الله ال لالعقل  صدارة    في الديني  لخطاب  ا

إلى الطريقة التي يعرض đا الدين وإلى منهجية لنظر  ولذلك وجب علينا ا،  حيث يشاء  منها   في الأرض  يتبوأ
حتى لا ينشغل الناس بقضاʮ تلبس عليهم دينهم وتبعدهم كل البعد عن مغزى الخطاب الموجه  للفرد واĐتمع 

فيخرج الخطاب من مجال الدعوة التي تركز على   ،نياهمالخطاب الديني الذي يحث على تعليم الناس أمور دينهم ود
على قدرة العقل البشري وفطريته في تفسير النص   االإصلاحي معتمدً   " ابن عاشور"فجاء منهج    العقل إلى تشتيته ،

محاولة فيما هو أبعد من ظاهره مع الاجتهاد فيما استحدث من الأمور للفرد واĐتمع من خلال الديني وϦويله  
 " ابن عاشور"  فهم من خلالها لذا بنىة التي عُرض đا الدين ، وللطريقة التي يُ يالنظر لكل جوانب الإصلاح المنهج

 الألفاظ التي من خلال مقاصد الشريعة الصحيحة  الحقيقية الموجودة في معاني   منهجه في تجديد الخطاب الديني
ولذلك فإن معرفة هذه المقاصد لاستنباط الصحيح  لعقل مستنير  والتي تعتمد على ا   النصوص لا تدل عليها ظواهر  
ستخدام اللغة وقد تذرع في ذلك ʪ  ، وليس الرجوع للألفاظ الظاهرةهذا التأويل الصحيح   ينبغي أن تلتمس في  

كل لما يحملونه من راية العقل  وأساليب للإقناع في   من مناهج  الحوار والخطاب الدينيوالمنطق والفلسفة كمنهج 
على وعي ʫم بما تحمله نصوص الشرع من مقاصد صحيحة    امرتكزً   ا شموليً  امما أعطى لتفسيراته بعدً   ، عصر وزمان 

 ابن"  ومن هنا نبه  ،أجل إيقاظ الأذهان لا إيهامها   من   الجدل الهادف   ا مستخدمً ،  صالح الفرد والجماعة  دمتخ
في الخطاب   - أو سفسطة    الذي لا يبتغي مراءً   - المقنع   بضرورة وجود الجدل  على توجيه خطباء الأمة    " عاشور
الانقياد   الموجه للناس وتبنى العمل على هدم الإلهي    وجود جدلية رائعة في الخطاب من    " ابن عاشور"استقاه  

بدون حجة أو برهان يستند إلى العقل الذي هو  فطرة الله   - مهما كانت مكانتهم    - الأعمى وراء آراء الآخرين  
من جمود للعقل   ه عدم الوقوف على المنقول فقط لما يترتب علي ع م للتكليف    ا مناطً   اوالذي جعله أيضً   ،سان في الإن

 
 281-273ص  ، 1مج  ،ه 1322رمضان  18مجلة السعادة العظمى ع  ،الأفكار  احترام محمد الطاهر " : ابن عاشور " - 98
 302مقاصد الشريعة ص ابن عاشور :   - 99



21 
 

الخطباء والفقهاء على   " ابن عاشور"ه  نبّ   العلماء الرʪنين كما و   أئمة المسلمينالجهل بمقاصد و   ، وجمود في الدين
ن الأحكام إ حيث    ، لاختلاف الأزمنة والأمكنة اوفقً   ط ʪلشرع وإعمال العقل المنو   استمرارية فتح ʪب الاجتهاد

 وقد  ، المحدثة ترفض الجمود في النصوص    ختلاف الزمان والمكان والوقائع ن اإ ، و اوعدمً   اتدور مع عللها وجودً 
الخطاب   ذلك من خلاليظهر  و   ، عطائه المكانة الأولى في الخطابلمكانة  العقل والبرهان ϵ   ) ابن عاشور(انتصر  

 –ن اختلاف الوقائع على مدار العصور أدى إلى اختلاف طبيعة الإنسان  إحيث   يني والمخاطب والخطيبالد 
ذه الطبيعة المتجددة لذا كان يلزم على الخطيب تجديد الخطاب الديني ليبلغ الدين ϥسلوب مقبول له  –المخاطب  

يجب على الخطيب تتحصل الغاية من أسلوب حسن في الخطاب الديني كي  ول  ،المراديلزم حضور العقل لفهم    لهذا
حكمة وموعظة حسنة وجدل لا   والذي لا يتأتى إلا بما أمر به الشارع من  ،اعتماده على هذا الأسلوب الحسن

التي أدلجة الدين و لكل المسائل التي تؤدي إلى   "ابن عاشور"من أجل  ذلك تصدى  ، يخرج عن جميل القول والمثل
لإشهار   افي وجه المخالفين وتبريرً   ا التي  اتخذت سلاحً   ، وتلك المسائلالتكفير  كمنهجالعنف    لا ينتج عنها إلا 

كما وضحه ذلك أن التكفير    ،إلى ذرائع ظاهرها ديني وʪطنها سياسي عشائري نفسي  االسيف في وجوههم استنادً 
واد الشريعة والتوسل đذه المقولة دليل قاطع على ضعف حجة أصحاđا بمʭتج عن قلة Ϧمل ϵحاطة    " ابن عاشور"

إن مناهج  ،البعض  وتصورهم عن إقامة الحق مما يؤدي إلى صراع وتقاتل وتصبح فئات اĐتمع مشحونة ضد بعضها
من أكثر من قرن من   " ابن عاشور"المعاصر استشرفها    ا منتشرة في عالمنً نسبتها للدين التي تدعي  والتطرف    التكفير

م وأقوالهم حتى لا ēاير أن يلتزموا الحيطة والحذر في تفسإلى  الزمان دعا فيها رجال الدين ممن يتولون مهمة الخطاب 
ينتج   التي لا ن و ا يتولد عنه كثير من أدلجة الديإلى تفسير الدين بصورة خاطئة مم  يقع الخلاف فيما بينهم فيؤدي

، فنجده يوجه خطابه الإصلاحي للعلماء ، وللأفراد    " ابن عاشور"ع الخطاب لدى  تنوّ ولذلك  ،  عنها من عنف
العبادة ، فكانت هذه إحدى الإقبال على  ن لزʮدة  يما الإإثبات معقولية الشريعة، لتقوية  من خلال  والجماعة

 أهمها   تطبيقية  استشرافية  ة حلول عدّ   " ابن عاشور"  وضع  أجل هذامن    للخطاب عنده  وسائل الترغيب الإصلاحي
من هذا الغرض   يتخذواما يجب على العلماء في هذا العصر أن    ها فيقول إن أقلّ ئ جمع شمل خطباء الأمة وعلما

يحضره أكبر العلماء ʪلعلوم الشرعية في كل قطر إسلامي على اختلاف إلى جمع مجمع علمي مسعى  العلمي 
دروا فيها عن وفاق فيما يتعين عمل الأمة عليها صويبسطوا حاجات الأمة وي  ،مذاهب المسلمين في الأقطار

توجه التشكيك ب  من  الناتج ضرورة مواجهة العنف  والتي يكون من أهم أولوēʮا   ويعلموا أقطار الإسلام بمقرراēم 
لأن   ؛التشكيك في الأحزاب أو الجماعات أو الأفراد  و أالحكومات والأفراد سواء على مستوى القادة أو من يمثلهم  

السلام   وفي هذا دعوة للحوار والتسامح بين الأدʮن لبثّ ،  العوامل المولدة للعنف في مجتمعاتنا  التشكيك هو أحد 
ابن "  الديني  وقد أكدّ   ل فقهاء الأمة ودعاēا في الخطابصب من قببين الأفراد واĐتمع فلا مجال للعصبية والتع

من إعمال العقل من أجل درء  دَّ  ـولذلك فلا بُ   جل استقرار أحواله.أ زيز الثقة بين أفراد اĐتمع من  على تع  " عاشور
  .   أي أدلجة للدين بحجب مقاصده التي جاءت لإصلاح حال الإنسان 

  :   التوصيات 



22 
 

ليس من ف  تحت منهجية فكرية وسطية تحاول إنشاء جيل متفق الأفكار توحيدهالخطاب الديني و   مراجعة   - 1
  .وخطيبه  يفسر ويؤول بلا رؤية دينية متفق عليها  الأمر لفكر إمام المسجد   أن يترك    المعقول 

 النقد التقويمي ت أيدي المصلحين ، وذلك من خلال إعادة قراءة التراث ϥعين محاولة تجاوز المعوقات التي كبلّ - 2
 .االتي أخرت المسلمين كثيرً   والجمود لتجاوز مرحلة التقليد الأعمى

ا أن العلوم هي أهم مصادر بم ، لأهم قضاʮ الأمة ، كإصلاح العلوم الإسلامية ،  ول الجانب الإصلاحيشم  - 4
  . من النظر إليها ϥكثر من جانب دَّ  ـبُ   الفكر المعرفي فلا

دمة الفرد ربط الجانب النظري للخطاب ʪلوقائع المحدثة خاصة التي تشغل الأمة وذلك ما يترتب عليه خ    - 5
  .واĐتمع بمنهج تطبيقي

 

  



23 
 

  المصادر والمراجع :                                        
  -المصادر :  أولاً 

  القرآن الكريم   . 1
  كتب الصحاح  . 2
    1967ابن عاشور "محمد الطاهر": أليس الصبح بقريب ، الشركة التونسية للتوزيع ، تونس  . 3
 1977ابن عاشور "محمد الطاهر ":أصول النظام الاجتماعي في الإسلام ، الشركة التونسية للتوزيع ، تونس ،  . 4
   1984للنشر  لدار التونسيةا ،ابن عاشور  "حمد الطاهر" :تفسير التحرير والتنوير . 5
 1928تونس  ،الشركة التونسية للتوزيع  ،ابن عاشور "محمد الطاهر ": مقاصد الشريعة  . 6
  2001دار النفائس   ،تحقيق ودراسة محمد الطاهر الميساوي ، عمان الأردن  ،ابن عاشور "محمد الطاهر" : مقاصد الشريعة الإسلامية  . 7
  ه  1344 ،القاهرة . المطبعة السلفية  ،نقد علمي لكتاب الإسلام وأصول الحكم  ابن عاشور" محمد الطاهر " : . 8
 ه 1322رمضان  18مجلة السعادة العظمى ع  ،الأفكار  الطاهر": احترام "محمد ابن عاشور  . 9

  م 2008 ،ه  1429دار السلام  ،الطبعة الثانية  ،تحقيقات وأنظار في القرآن والسنة  ":محمد الطاهر "ابن عاشور  . 10
ابن عاشور " محمد الطاهر : كشف المغطى  من المعاني والألفاظ الواقعة في الموطأ، ضبط ونصه وعلق عليه وخرج أحاديثه د/ طه بن علي   . 11

 2007، طبعة مشتركة بين دار سحنون بتونس ودار السلام ʪلقاهرة ،  2بوسريج  التونسي ، ط 
  1339، الطبعة الأولى،  تونس،  11أصول الإنشاء والخطابة ، مطبعة النهضة  ، عدد ر ": ابن عاشور " محمد الطاه . 12
    1979، 2ابن فارس: مقاييس اللغة ، تحقيق عبد السلام محمد هارون  ،دار الفكر ،ج . 13
    1،ج 2010ابن منظور : لسان العرب ،دار صادر ، بيروت ،  . 14

  
  
  المراجع  -: اʬنيً 

  الجزء الأول   ،)2008تونس ( ،الدار العربية للكتاب  ،محمد الحبيب : شيخ الإسلام الإمام الأكبر محمد الطاهر بن عاشور  ،ابن الخوجة  . 1
   ،اĐلد الثالث  ، 22العدد  ،القاهرة  ،حولية كلية أصول الدين  ،حمد عبد الله الطيار : Ϧويل الخطاب الديني في الفكر الحداثي الجديد أ . 2
  122ص 1996  ،ه  1417الطبعة الأولى  ،ʬره  دار بن حزم  آبلقاسم الغالي : شيخ الجامع لأعظم" مجمد الطاهر بن العاشور "حياته و  . 3
 1980 ،مكتبة الكليات الأزهرية ،لقاهرة لام الموقعين عن رب العالمين ، الجوزية  "ابن القيم" : أع . 4
  256 عن  مقاصد الشريعة  مخطوط بمكتبة الأزهر رقم الجويني : نقلاً  . 5
  1997" فخر الدين " : المحصل ،دراسة وتحقيق طه جابر العلواني ، مؤسسة الرسالة، الطيعة الثالثة ،  الرازي . 6
 1997 الريسوني " أحمد " : نظرية التقريب والتغليب و تطبيقها في العلوم الإسلامية ،تحقيق الناشر : دار الكلمة المنصورة، الطبعة الأولى ، . 7
 ت ، دار المعرفة ، بيروت   الشاطبي  "أبو إسحاق ": الموافقا . 8
    1998ماليزʮ  ،الجامعة الإسلامية   ، 4التجديد عدد  ،عثمان قرة دنيز :علاقة الوحي ʪلعقل   . 9

العشرين ، جريدة الشرق  العلامات التنويرية في تفكير الشيخ الطاهر بن عاشور ،ندوة التنوير عند علماء الزيتونة في النصف الأول من القرن   . 10
 10759ع  2008ق إسلامية ، الثلاʬء مايو فاالأوسط ، آ

 دار القلم للنشر والتوزيع  ،الأمارات  ،محمد يونس : الخطاب الإسلامي في الصحافة العربية  . 11
ء الدين ، تونس ،صفاقص  نور الدين السافي : نقد العقل " منزلة العقل العملي والعقل النظري في فلسفة الغزالي "  الطبعة الأولى ،مكتبة علا . 12

 ،2003. 


